
El empleo en el siglo XVIII, por el método 
tradicional, de instrumentos de diversa clase 

facilitados por los métodos modernos. 
1. Giambattista Vico 

1. Incorporación por Giambattista Vico de instrumentos y elementos auxiliares 
de los nuevos métodos, para su empleo en la ciencia del derecho, insertándolos en 
el método realista de la antigua tradición jurídica romana y del "ius commune" 

En los dos volúmenes de mi Metodología de la determinación del derecho 1 he 
considerado a Vrco y a MoNTESOUIEU como dos autores singulares que no siguie­
ron ni la escuela del derecho natural y de gentes ni a los seguidores del contrato 
social; y fundamentalmente se mantuvieron en el realismo aristotélico-tomista, 
pero lo enriquecieron con algunas de las aportaciones metódicas que había 
traído la Modernidad. Los dos,2 aunque partían de los datos de la experiencia 
histórica y comparativa, consideraban que estamos dotados, para su estima­
ción, de una luz natural con la cual, de aquella experiencia, podemos extraer 
principios, criterios y normas. Tampoco emplearon el método descompositivo­
recompositivo a partir de la hipótesis planteada para operar poiéticamente la 
reconstitución, sino que buscaron sencillamente principios extraídos de la ex­
periencia para orientar a las sociedades políticas por los mejores derroteros. 
Puede decirse que su método fue omnicomprensivo próximo a la perspectiva 
universal que tuvo el iusnaturalismo en SANTO TOMÁS DE AQUINO. 

Por otra parte, ambos -como ha observado WIEACKER3
- percibieron también 

la autonomía e historicidad de los pueblos en sus ámbitos culturales; y desta-

l. I Perspectiva histórica (Madrid, Ed. Centro Cultural Ramón Areces l 994) 192, pp. 633 y s. 
(con referencia a los dos); 102, pp. 271-275; 112, pp. 312-314; y 193-197, pp. 622-657 (respecto de 
Vico) y 198-199, pp. 658-667 (con referencia a MoNTESOUIEu); y II Parte sistemática, (Madrid, Ed. 
Centro Cultural Ramón Areces y Consejo General del Notariado 1996 ), 118, pp. 624 y ss. (para 
Vico); 43, pp. 226 y s., 44, pp. 228, in fine y s.; 90, p. 453, y 119, pp. 627 y s. (para MONTESOUIEU). 

2. Perspectiva histórica 192, pp. 633 y s. 
3. WIEACKER, Historia del derecho romano en la Edad moderna, cfr. en catellano, Madrid, Aguilar 

1957, 18, III, I, p. 330. 

ESPIRITU XLVI (1997) 159-168 



160 l. GIAMBATTISTA VICO 

caron la influencia del "clima" y del espíritu de cada época, como ocurre tanto 
en los "corsi" y "ricorsi" de VICO como en el "espíritu general de la nación" se­
gún MONTESQUIEU. 

A) La utilización por Vico de los "instrumenta" y "adiumenta ", empleadas en los 
métodos "modernos", enriqueciendo con ellos el método jurídico "antiguo". 

GrAMBATIISTA Vrco -al comienzo de su introducción, dirigida a la juventud 
estudiosa, del discurso que expuso en la solemne inauguración de la Regia 
Universita del Regno de Napoli, el 18 de octubre de 1708, y que, ampliado, se 
publicó después con el título El método (ratio, en el texto latino originario) de 
los estudios de nuestro tiempo4

- comparó los métodos de estudio de los autores 
antiguos COil' los empleados por autores modernos y planteó cual de ellos era 
más directo y personal. A fin de razonar su respuesta, confrontó las utilidades 
proporcionadas y los inconvenientes de unos y otros, advirtiendo que los mo­
dernos, "aún conociendo en algunos campos más que los antiguos, sabemos 
menos en otros". 

Entre las ventajas de los métodos nuevos señaló las de "tener en cuenta las 
nuevas artes, las nuevas ciencias y las nuevas invenciones", que para su utiliza­
ción proporcionan nuevos instrumenta y adiumenta o sussidi, que definió5 res­
pectivamente: 

- Los instrumenta: "operaciones de índole intelectual constitutivas del mé­
todo". Entre los cuales, sin embargo, además de las mismas ciencias, incluía 
las técnicas o artes e, incluso, meras cosas ya sean hechas por el artificio hu­
mano, como ciertos aparatos, o bien obra de la naturaleza. 

- Los addiumenta, simples medios complementarios del método, como la 
imprenta y la organización universitaria. 

Entre los nuevos instrumentos de la ciencia y el arte, VICO destacó los que 
constituían la base para la nueva crítica. 6 Cómo lo son: de la geometría el análisis 
algebraico; de la física la geometría analítica y la nueva mecánica; de la medi­
cina la química, de la que nace la farmacología; de la anatomía el microscopio; 
de la astronomía el telescopio; de la geografía la brújula. Así, explica que con el 
método del análisis algebraico se consiguió resolver, con admirable facilidad, 
problemas geométricos a los que los antiguos no habían dado solución; y, aún 
cuando pudieran ser discutibles sus aplicaciones a la física, eran evidentes las 
que a la química proporcionaba la farmacología y ésta a la medicina, así como 
las del microscopio a la anatomía y el telescopio a la astronomía. Del mismo 
modo lo eran las ayudas para la vida que aportaba la mecánica, enriquecida, a 
su vez, por los avances de la geometría y de la física. Sin embargo, advirtió que 
estas disciplinas, también y a la par, habían hecho progresar el arte de la guerra. 

En cambio, hacía notar que, en el campo jurídico, los nuevos métodos da­
ban lugar a que se soslayara el subsidio de la prudencia, aunque las compila­
ciones y obras monográficas la apoyaran. Pero la mayor crítica que de esos 

4. GIAMBAITISTA VICO, Il método degli studi del tempo nostro I, en "Opere", al cuidado de FAUSTO 

NICOLINI, Milán-Nápoles, Ricardo Ricardi Ed. 1953, pp. 171 SS. 

s. !bid, p. 173 y s. 
6. !bid, II, pp. l 74 y SS. 



JUAN BMS. VALLET DE GOYTISOLO 161 

nuevos métodos efectuó fue que, en su pretensión de purificar la ciencia de toda 
sospecha de falsedad mediante la crítica que arranca del primum verum, habían 
rechazado lo verosimilia y ahogado el sentido común. En cambio, él, pensaba7 

otra cosa: "Tal como la ciencia nace de lo verdadero y el error de lo falso, así el 
sentido común actúa con lo verosímil". 

Esta última consideración le hacía observar el peligro, que estimaba más 
grave, de la aplicación del método moderno a las ciencias morales; pues adver­
tía:8 "Aunque las verdades universales son eternas, las particulares pueden pa­
sar a ser falsedades de un momento a otro; las cosas eternas están por encima de 
la naturaleza, en cambio en ésta no existe cosa que no sea nueva y cambiante". 
Por ello observó , mientras los doctos carentes de sentido común discurren rec­
tilíneamente desde el verum universal hasta la verdad particular y cambiante, 
perdiéndose en la tortuosidad de la vida, por el contrario, el sabio, tratando de 
buscar la verdad eterna a través de las distorsiones e incertidumbres de la vida, 
cuando le resulta imposible tomar el camino recto, actúa prudentemente para 
remover los obstáculos y lograr el más ventajoso que sea posible". 

Por esa razón, consideró que la prudencia es necesaria. De ella -decía- ca­
recen los científicos que, sin haber cultivado el sentido común, consideran las 
cosas con una racionalidad rectilinea, sin tener en cuenta lo verosimil, ante las 
innumerables circunstancias de la realidad. Por eso, indicaba que los hechos 
humanos deben ser considerados "con aquella medida flexible adecuada, que, 
en su tiempo, emplearon en Lesbia los arquitectos.9 De ahí que, a continuación 
diferenciase Vrco la ciencia y la prudencia civil, porque -dijo- "en la ciencia 
destacan los que van en busca de una sola causa a la que poder reconducir los 
múltiples fenómenos naturales, mientras que en la prudencia civil destacan 
quienes investigan el mayor número de posibles causas de un solo hecho, para 
conjeturar cual de ellas es la verdadera", o sea la decisoria. Es decir, la ciencia 
busca la causa única de muchos efectos; y la prudencia investiga las múltiples 
causas de un solo efecto, para hallar cual es la prevalente. Mientras la ciencia 
-concluye- tiende a las verdades más elevadas, con la prudencia civil el sabio 
prudente enjuicia, con sentido práctico, las cosas que están a ras de tierra. 

Para penetrar a fondo en el examen de los instrumenta que, según Vrco con­
sideró, debe utilizar la ciencia del derecho debemos partir del modo cómo con­
sideraba las aptitudes que estimó precisas para valerse de ellos, entre aquellas 
de que -según él consideró- se halla dotado el hombre. Creo que debemos des­
tacar las siguientes entre las enunciadas por él: 

- Un sentido de la justicia, o "sentido común de los hombres en torno a las 
necesidades o utilidad humanas, que son las dos fuentes del derecho natural de 
las gentes". 10 

- Una naturaleza sociable, en virtud de la cual el hombre vive desde que nace 
"con esas costumbres humanas surgidas de la naturaleza común de las nacio­
nes", gracias a las cuales se "conserva la sociedad humana", "no habiendo cosa 

7. !bid, III, pp. 176 y SS. 

8. !bid, VII, pp. 192 y ss. 
9. Alude a este dato referido por ARISTÓTELES, en su Etica, V, 10, 1137 b. 
10. Vrco, Scienza nuova 141, cfr. en "Opere", cit., p. 439. 



162 l. G!AMBAITISTA VICO 

más natural que realizar las propias costumbres". 11 Es decir, el hombre no solo 
tiene naturaleza sociable -como ya notó GROCIO, y PUFENDORF consideró como 
principio a partir del cual razonó-, sino que, además. es social por naturaleza, 
lo que le salva de la imbecillitas o desamparo inicial del cual partía PuFENDORF 
al razonar. 

- Una naturaleza que le permite elegir y realizar el bien. La realidad de esa na­
turaleza la justificaba apoyándose en sus anteriores observaciones; pues nos 
advierten de que "el hombre no es de modo absoluto injusto por naturaleza, 
aunque sea de naturaleza caída y débil", y, "a pesar de su pecado original, la 
gracia divina actúa", sobre él. 12 

Esto permite a los hombres pasar del conocimiento del certum histórico a 
la búsqueda del verum; o sea de la crítica filológica e histórica a la crítica me­
tafísica, basada en el sentido común del género humano, en la Revelación al 
pueblo judío, calificada por VICO de "una filosofía de autoridad" y en la crítica 
de los filósofos, que considera "absolutamente necesaria".13 

Volvemos enseguida a tratar de los instrumenta que VICO utiliza para la no­
ticia previa y necesaria al conocimiento del derecho, y efectuaremos el examen 
de los instrumentos indicados, por él, en este texto; pero antes, debemos fijarnos 
en los instrumentos lingüísticos, para los que reclamaba una precisión necesaria 
para conocer lo verdadero de una cosa, que él diferenciaba con dos palabras: 
certum -certo en italiano- y verum-vero en italiano. 

a) El certum jurídico originario lo observaba VICO principalmente en las pa­
labras que la ley, en los tiempos en que se impuso su respeto, "ya que en el largo 
transcurso de los siglos -conjeturaba él- las naciones tenían que vivir incapa­
ces del vero y de la equidad natural". 14 También lo veía en lo ya originariamente 
juzgado, sin necesidad de reflexión, por todo un pueblo, toda una nación o todo 
el género humano, pues -dice- la divina providencia ha dotado de un sentido 
común para definir lo cierto (pese a lo inciertísimo que, por su naturaleza, es el 
arbitrio humano) como derecho natural de las gentes en torno a la necesidad y u­
tilidad humana. 15 Este se muestra en todas las naciones, sin reflexión alguna ni to­
mar ejemplo una de otra, en costumbres conformes al sentido común humano. 16 

El conocimiento del certum es labor de los filólogos, sean -dice-17 "gramáti­
cos, historiadores críticos, que se ocupan del conocimiento de las lenguas, de 
los hechos del pueblo en comunidad, como son las costumbres y las leyes, de 
cómo ocurrieron y son las guerras, las paces, las alianzas, los viajes y los co-

. " merc10s. 

b) El verum es la verdad de las cosas. De ahí la relación que observaba el 
mismo VICO -y acerca de la cual después volveremos- entre verum y factum: 18 

11. !bid, 309, pp. 473 y s. 
12. !bid, 310, p. 474. 
13. /bid, 350, p. 480. 
14. !bid, 328, p. 478. 
15. !bid, 141-146,p.439ys. 
16. !bid, 308, p. 473. 
17. /bid, 139, p. 438. 
18. Vico, Della antichissima sapienza italica, I, I, Del vero e del fatto, en "Opere" cit., pp. 248 in 

fine y ss. 



JUAN BMS. VALLET DE GOYTISOLO 163 

"los antiguos itálicos doctos convinieron en que lo hecho y lo verdadero son lo 
mismo; y que, por tanto, Dios es la verdad primera (il primo vero) porque es el 
primer hacedor (facitore) o creador; y que esta verdad primera (primo vero) di­
vina es infinita porque Dios ha hecho o creado todas las cosas". Ahora bien, 
mientras "la verdad divina podría parangonarse con una imagen sólida plas­
mada en relieve, en cambio, la verdad humana es comparable con un mono­
grama (o abreviatura), una imagen plana, casi como una pintura. Por tanto, así 
como la verdad divina es aquella a la cual Dios, en el mismo momento que la 
conoce, coordina los elementos y, a la vez, que los genera, en cambio la verdad 
humana es aquella que el hombre, en el acto de conocerla, compone sus ele­
mentos a la vez que les da forma. La ciencia consiste en el conocimiento de la 
génesis de las cosas, es decir, de que modo éstas vienen haciéndose; y por me­
dio de ella, la mente viene a conocer de ese modo, en el mismo acto en que la 
hace y a la vez dispone ordenadamente los elementos de esa". Lo que Dios hace 
a modo de imagen sólida -como se ha dicho- comprendiendo todos sus ele­
mentos; y el hombre la hace a modo de imagen plana, y sin recoger "sino sus 
elementos extrínsecos". 

De ahí que el hombre no pueda detenerse en la certeza de los datos históri­
cos y filológicos conocidos, sino que, para aproximarse al verum, debe obser­
var críticamente cuales los efectos de lo conocido con certeza para estimar su 
racionalidad o irracionalidad. Así, desde el certum histórico se puede progresar 
hacia el verum. La labor de los filólogos debe completarse con la de los filóso­
fos, y la de éstos apoyarse en la de aquéllos. 19 

Para pasar de lo cierto a lo verdadero, Vico utilizó otros dos instrumentos 
cognoscitivos que enunció como principios: verum ipsum factum o verum et 
factum convertuntur, uno, y verum est, aequum est, dicitur, el otro. 

Explicó Vrco:20 "En latín verum y factum tienen relación de reciprocidad, o, 
para emplear una expresión vulgarizada en las escuelas, "se convierten". De ahí 
su enunciación "verum et factum convertuntur". La ciencia humana prosigue 
-algo después-21 sufre "la deficiencia de nuestra mente, o sea su inmensa limi­
tación, a causa de la cual ésta, fuera de las cosas, no contiene en si sino la aspi­
ración a conocer; y no contiene más"; y no conteniéndolo, "la idea clara y dis­
tinta (se refiere a la intuída cartesianamente) "no puede ser criterio ni siquiera 
de la mente que la concibe: ya que al conocerse a sí misma la mente no se hace 
a sí misma, y, no haciéndose a sí misma, ignora la génesis de su conocimiento, 
o sea el modo como se produce su acto cognoscitivo". De ahí la inmensa diferen­
cia entre la mente divina -que "en el acto de conocer la verdad la genera ah ae­
terno ad intra, sin perjuicio de crearla en el tiempo ad extra"-y la mente huma­
na, que no pudiendo ser sino imitadora de aquélla, halla su criterio de verdad en 
el conocimiento de lo que nosotros hagamos o fabriquemos o experimentemos. 

El "mundo natural" sólo puede conocerlo Dios, que lo ha creado, mientras 
que el hombre ha hecho -explica el mismo Vrco-22 el "mundo civil" o "mundo 

19. VICO, Scienza nuova, 136-140, pp. 438 y s. 
20. VICO, Della antichissima, ... , p. 248. 
21. !bid, I, II, pp. 254 y s. 
22. Vrco, Scienza nuova, 331-332, pp. 479 y s., y 348, pp. 489 y s. 



164 l. GIAMBATTISTA VICO 

de las naciones", o sea, el mundo social humano; por lo cual, "viendo en que 
cosas perpetuamente han convenido y todavía convienen los hombres, podre­
mos acercamos a los principios universales y eternos, cómo deben ser los de 
toda ciencia, conforme los cuales surgen y se conservan todas las naciones". De 
ese modo, la historia viene a ser el laboratorio de todas las ciencias humanas. 
Ahí volvemos a encontrarnos con que la razón humana necesita discernir el ve­
rum después de haber cernido el certum de los hechos que la historia narra -ta­
rea previa de filólogos e historiadores-. Este discernimiento consideró Vrco23 

que era la otra gran labor, que acometía en su Scienza nuova, "de reencontrar 
los motivos del verum (de la verdad histórica), el cual, con el transcurso de los 
años y los cambios de las lenguas y costumbres, nos llega recubierto de false­
dad". 

Entre aquello que esa labor de decantación nos muestra se halla, según ob­
serva Vrco, la naturaleza de las cosas, dentro de cuyo orden dinámico, y sólo 
dentro de él, puede moverse la libertad humana. Esta podrá progresar en esa 
relación tanto más cuanto mejor la conozca y respete; por lo cual, el hombre 
construye el mundo civil sin cancelar el mundo natural, sino apoyándose en él. 

- "Las cosas fuera de su estado natural no se adecuan ni duran". 24 

- "La naturaleza de las cosas no es sino el nacimiento de ellas en ciertos 
tiempos y de cierta manera, que siempre son los mismos, por los que tal cuál 
son y no otras nacen las cosas".25 

- "Las propiedades inseparables de los objetos deben ser producidas por las 
modificaciones o modos según los cuales ellas hayan nacido y se conserven; 
por los que puede discernirse cual puede ser su naturaleza o nacimiento y no 
otro". 26 

- "Las tradiciones vulgares deben tener públicos motivos de la verdad acer­
ca de como nacieron y se conservan pueblos enteros durante largo espacio de 
tiempo".21 

Para el conocimiento de las cosas -previo al ejercicio de las artes, entre las 
cuales se halla el derecho- acude Vrco,28 como instrumentos, a la tópica -para 
percibir plenamente- y a la crítica para juzgar. La tópica de Vrco -como en otros 
lugares hemos visto-29 era una tópica realista. 

"El orden de las ideas procede conforme al orden de las cosas".30 

La tópica "es el arte de regular bien la primera operación de nuestra mente, 
enseñando todos los lugares -loci- que deben recorrerse para conocer todo 

23. !bid, 150, p. 440. 
24. !bid, 134, p. 438. 
25. /bid, 148, p. 440. 
26. !bid, 147. 
27. !bid, 149. 
28. Vico, Il metodo degli studi, III, pp. 176 y ss.; Del/e antichissima, V, p. 298 y ss., y Scienza nuo­

va, 497 y 498, pp. 569 y s. 
29. Metodología de la determinación del derecho, II Perspectiva histórica, 112, pp. 312 y ss., y II 

Parte sistemática, 43, pp. 226 y s.; 44, pp. 228 y s., y 90, p. 453. 
30. Vico, Scienza nuova, 238, p. 458. 



JUAN BMS. VALLET DE GOYTISOLO 165 

cuanto hay en la cosa (o sea sus "propiedades o cualidades, relaciones concretas 
de los individuos o de las especies") que se quiere conocer bien, o sea totalmen­
te".31 Para ello, "se deberá indagar, primero si la cosa realmente existe, para no 
perderse en palabras carentes de cualquier contenido; enseguida, qué cosa es 
ésta, para no disputar acerca de meros nombres; después, cómo es cuantitati­
vamente, o sea cual es su extensión, su peso, su número; cuál es su calidad, y, 
en ese aspecto, deberá estudiarse su color, sabor, temperatura, dureza y otras 
características referentes al tacto; además. cuando nace, cuanto dura, en qué 
otras cosas se disuelve y, análogamente, proseguir la indagación de todos los 
demás "predicamentos", relacionando la cosa misma con todas las demás que 
se refieran a ella, es decir, sea con las causas por las que ha sido originada, sea 
con los efectos que derivan de ella, o con los que operará cuand9 se la conjugue 
con otras cosas similares o diversas o contrarias, ya sean mayores, menores o 
iguales". 32 

Después de efectuda esa primera operación de la tópica, ha de seguir la crí­
tica. "Del mismo modo como primero es conocer las cosas y después juzgarlas. 
Puesto que la tópica es la facultad de hacer ingeniosa la mente y la crítica de 
hacerla exacta". 33 

La crítica impone que se aparte de la mente la falsedad y que se valoren to­
das las verdades de segundo grado que resulten de lo verdadero, así como lo 
verosímil, que nos muestre el sentido común. Así, como "la tópica es el arte de 
la oración copiosa (de conocer todos los loci), la crítica es el arte de la oración 
verdadera"34; pues, "solamente cuando se hayan examinado a la luz la crítica 
todos los loci de la tópica, se podrá estar seguro de tener una idea clara y dis­
tinta de la cosa, dado que estarán cribadas todas las cuestiones que argumen­
tando podrán surgir".35 

Después del sintético examen que hemos efectuado de los instrumentos me­
tódicos empleados por Vrco en general, nos hallamos en condiciones para com­
prender cuales son aquellos que utilizó en el tratamiento de la ciencia del dere­
cho o jurisprudencia. 

En su antes referida alocución a la juventud estudiosa del 18 de octubre de 
1708, en la inauguración del curso de la Universidad de Nápoles se refirió y co­
mentó36 la definición que de jurisprudencia formulada por ULPIANO en Dig. 1, 1, 
10, §2. 

A) El lugar donde, sin mencionarla, se ocupó VICO de la divinarum rerum 
notitiae fue al tratar del método en Sciencia nuova.37 Para tener noticia del or­
den justo de la sociedad familiar, de la civil y de la humana, en general, debe 
atenderse -dice- a lo establecido por la providencia divina, en un "orden por el 
cual, no pudiendo conseguir el hombre lo que quiere, puede conseguir al menos 

31. !bid, 497, en re!. 495, p. 569. 
32. !bid, Della anticlzissima, V, p. 299. 
33. !bid, Scienza nuova, 498, p. 569. 
34. !bid, J/ metodo, III, pp. 176 y ss. 
35. !bid, Della antichissima, V, pp. 298 in fine y s. 
36. !bid, J/ melado degli, cit., donde amplia lo expuesto en el discurso, XI, pp. 208 y ss. 
37. !bid, Scienza nuova, 341 y s., pp. 485 y s. 



166 l. GIAMBATIISTA Vrco 

lo que le es útil y lo que él llama "justo". De ahí que la regla de todo lo justo es 
para hombres la justicia divina; o sea la establecida por la divina providencia 
para conservar la humana sociedad". 

Por eso, indicó que uno de los principales aspectos de su Scienza debía ser 
"una razonada teología civil de la divina providencia"; ya que, "aún cuando el 
mundo, (humano) ha sido creado particularizadamente en el tiempo, el orden 
establecido para él por la providencia, es universal y eterno". 38 Es decir, la Re­
velación, más que instrumento, es fuente de la noticia de las cosas divinas. Así 
como también estimó que debe acudirse a una crítica metafísica acerca de cual 
es el "sentido común del género humano", apoyada en "una filosofía de la au­
toridad que es la fuente de la «justicia eterna» como dicen los teólogos mora­
les. De su autoridad debemos tener en cuenta los principios entorno al derecho 
natural y de gentes".39 

B) El contenido de la humanarum rerum notitiae incluye la rerum natura, 
para captar su orden general, y, en lo singular de cada caso, la natura rei. Vrco 
atiende minuciosamente a una y otra. 

a) De la rerum natura -según hemos visto- trata Vico de hallar su estructura 
dinámica mediante su instrumento metódico del verum ipsum factum, inten­
tando acercarse al conocimiento de la historia ideal y eterna, que nos muestra 
las causas de los progresos, apogeos, decadencias y finales de todas las nacio­
nes y civilizaciones. 

En el ámbito de lo jurídico, el conocimiento debe comenzar por la depura­
ción del certum de las tradiciones vulgares y de las costumbres generales de to­
das las gentes; pues, "deben haber tenido reconocidos motivos de verdad, ya 
que nacieron y se conservaron en pueblos enteros por largo espacio de tiem­
p0" .4º 

Del conocimiento crítico histórico y filológico de estas costumbres,41 debe 
pasarse a la crítica metafísica, basada en el sentido común del género humano 
sobre el que reposan las conciencias de todas las naciones. De tal modo, esa 
ciencia viene a ser -dice Vrco-- "una filosofía de autoridad" para conocer la 
"justicia eterna", que debe tener en cuenta los principios de la doctrina "en tor­
no al derecho natural de las gentes". Al hacerlo, esta ciencia viene a razonar la 
historia de las naciones cotejándola con el orden establecido por la providen­
cia divina, que ha trazado una "historia ideal y eterna", entorno a la cual trans­
curre la de todas las naciones" .42 

El mismo Vrco había explicado con mayor detalle, páginas antes, que para 
recorrer esta vía crítica cognoscitiva son precisas: 

- La que él denominaba "crítica metafísica" acerca de cual es el "sentido co­
mún del género humano", mediante "una filosofía de autoridad entorno a cual 
es la fuente de la "justicia eterna", como dicen los teólogos morales. De cuya 

38. !bid, 342, pp. 486 y s. 
39. !bid, 350, p. 490. 
40. !bid, 149, p. 440. 
41. !bid, 150, y ss., pp. 440 in fine y s. 
42. !bid, 348 y s., p. 489. 



JUAN BMS. VALLET DE GOYTISOLO 167 

autoridad debemos tener en cuenta cuales son los principios en torno al dere­
cho natural y de gentes" .43 

- Que, "en la deplorada obscuridad de los principios de la innúmera varie­
dad de las costumbres de las naciones", sin embargo, debe buscarse el argu­
mento divino "que contiene las cosas humanas"; mostrándonos "la naturaleza, 
el orden y el fin que es la conservación del género humano". 44 

- Que reflexionemos acerca de "si nuestra mente humana, dentro de los po­
sibles que le es permitido concebir, en cuanto está a su alcance, puede pensar 
en mayor o menor número de otras causas de las que hayan surgido los efectos 
de este mundo civil". 45 

- Que razonemos lógicamente "sobre las cosas divinas y humanas de la gen­
tilidad"; pues, "explican los -modos particulares del nacimiento de las cosas o 
de su naturaleza", comprobando así "las eternas propiedades que no pueden 
nacer de otro modo sino como nacieron en tal tiempo, lugar y de tal naturaleza 
como fueron propuestas". 46 

- Que efectuemos "un severo análisis del pensamiento humano entorno a lo 
que en la vida social es necesario y útil, que son las dos fuentes perennes del 
derecho natural de las gentes"; es decir, "una historia de las ideas humanas". 47 

b) Cual es la natura rei de cada cosa, hecho, situación, acto, etc., que -como 
hemos visto antes- Vico analiza con su tópica realista -examinando todos los 
posibles loci- seguida de la consiguiente crítica.48 

c) Finalmente, la humanarum rerum notitiae también requiere el conociento 
de las leyes costumbres y demás normas de derecho, de las cuales es preciso 
determinar, con la crítica histórica y filológica, el certum de su texto, 49 según 
antes hemos indicado. 

B) El contenido de la iusti atque iniusti scientiae significa, según Vrco, el 
tránsito del conocimiento del certum de las normas, sean escritas o bien con­
suetudinarias, del cual es precisa la notitiae, y de lo verosimilia en el conoci­
miento de la naturaleza de las cosas de la que también es precisa la noticia, 
hasta hallar verum de lo que es justo y equitativo. Una vez examinado ese ve­
rum, dice:50 «El "vero" de las leyes es una cierta luz, explendor de lo que ilumina 
la razón natural, de ahí que los jurisconsultos, a veces, empleaban "verum est''». 

En ese contexto, cuatro siglos antes de Vrco, SANTO TOMAS DE AOUIN051 había 
escrito que algunas veces la justicia es llamada verdad; y TOMÁS MIERES52 , a 

43. Ibid, 350, p. 490. 
44. /bid, 344, p. 487. 
45. /bid, 345, pp. 487 in {tne y s. 
46. !bid, 346, p. 488. 
47. Ibid, 347, pp. 488 y s. 
48. Supra, texto correspondientes a las notas 32 y 33. 
49. Vico, Scienzenuore, 352-359, pp. 491 y s. 
so. !bid, 324, p. 477. 
51. SANTO TóMAS DE AQUINO, Summa Theo/ogiae 2ª-2ª 0

, 58, 4, versículo Videtur quod. 
52. TOMÁS MIERES, Apparatus super constitutionibus curiarum generalium Cathaloniae; cfr. 2 ed. 

Barcelona, Impr. Sebastián, Cormellas 1621, II, coll XI, cap. IV, 17, p. 



168 l. GIAMBATTISTA Vrco 

mediados del siglo xv, explicaría: "iustitiam facit quando sequitur veritatem, 
quia non est iustitia ubi non est veritas". 

Vrco distinguía dos formas de equidad: 

a) La equidad natural, correspondiente al que él denomina derecho natural 
de las gentes, "surgido -según Vrco-53 de las costumbres de las naciones, con­
formes entre ellas en un sentido común humano, sin reflexión alguna ni tomar 
ejemplo las unas de las otras". 

b) Y la equidad civil, que -dice-54 según la "aurea definición que Ulpiano en­
seña" (erroneamente según advierte NrcoLINI) 55 es "probabilis quaedam ratio­
num non omnibus hominibus naturaliter cognita (como es la equidad natural) 
sed paucis tantum, qui prudentia, usu, doctrina praediti didicerunt quae ad so­
cietatis humanae conservationem sunt necesaria". Es decir, la equidad civil sólo 
se halla al alcance de la reflexión de unos pocos, que son los únicos capaces, 
con su prudencia, de inducir lo necesario para la conservación de las socieda­
des humanas. 

Diferenciaba Vrco la jurisprudencia antigua y la moderna. De aquélla dijo 
que no trató de adaptar las leyes a los hechos, sino los hechos a las leyes, con 
fictionis iuris, y, después, concediendo los pretores actiones utiles cuando no 
podían concederse actiones directae, o si el ius civile era dudoso o bien resultaba 
mudo. 56 La jurisprudencia moderna -consideró Vrco-57 fue iniciada a partir del 
edicto perpetuo de Adriano, inspirado en la equidad de modo que los juriscon­
sultos ya no necesitaron adecuarse a la Ley de las XII Tablas y los emperadores 
romanos, "convertidos en secuaces de la equidad", se dedicaron, con sus res­
criptos, a construir un derecho nuevo y a resolver los casos dudosos". Por ello, 
"la jurisprudencia, de ser ciencia de lo justo (del ius strictum) se convierte en 
arte o preceptiva de la equidad", es decir,58 se hace "particular y flexible", puesto 
que "las leyes consideran casos determinados y los hechos son infinitos". Por 
tanto, mientras "el derecho estricto no considera sino la ley, la consideración 
de los hechos corresponde a la equidad". 

(Continuará) 

DR. JUAN BMS. VALLET DE GOYTISOLO 
Presidente de la Real Academia de Jurisprudencia y Le.gislación; y 

Académico de Número de la Real Academia de Ciencias Morales y Políticas 

53. Vico, Scienza nuova, 311, p. 474. 
54. /bid, 320, pp. 476 y SS. 

55. FAUSTO N1COLONT, en la nota 6, p. 470 de las "Opere" de Vrco, indica que no es de ULP!ANO, y 
quizás si de cualquier tratadista o iusnaturalista moderno. 

56. Vico, Il metodo degli XI, pp. 213-217. 
57. /bid, pp. 217 y s. 
58. !bid, pp. 220 y s. 




