El empleo en el siglo XVIll, por el método
tradicional, de instrumentos de diversa clase
facilitados por los métodos modernos.
|. Giambattista Vico

1. Incorporacion por Giambattista Vico de instrumentos y elementos auxiliares
de los nuevos métodos, para su empleo en la ciencia del derecho, insertdndolos en
el método realista de la antigua tradicion juridica romana y del “ius commune”

En los dos volumenes de mi Metodologia de la determinacién del derecho' he
considerado a Vico y a MONTESQUIEU como dos autores singulares que no siguie-
ron ni la escuela del derecho natural y de gentes ni a los seguidores del contrato
social; y fundamentalmente se mantuvieron en el realismo aristotélico-tomista,
pero lo enriquecieron con algunas de las aportaciones metdédicas que habia
traido la Modernidad. Los dos,? aunque partian de los datos de la experiencia
histérica y comparativa, consideraban que estamos dotados, para su estima-
cién, de una luz natural con la cual, de aquella experiencia, podemos extraer
principios, criterios y normas. Tampoco emplearon el método descompositivo-
recompositivo a partir de la hipétesis planteada para operar poiéticamente la
reconstitucién, sino que buscaron sencillamente principios extraidos de la ex-
periencia para orientar a las sociedades politicas por los mejores derroteros.
Puede decirse que su método fue omnicomprensivo préximo a la perspectiva
universal que tuvo el iusnaturalismo en SANTO TOMAS DE AQUINO.

Por otra parte, ambos -como ha observado WIEACKER®- percibieron también
la autonomia e historicidad de los pueblos en sus ambitos culturales; y desta-

1. 1 Perspectiva histérica (Madrid, Ed. Centro Cultural Ramén Areces 1994) 192, pp. 633 y s.
(con referencia a los dos); 102, pp. 271-275; 112, pp. 312-314; v 193-197, pp. 622-657 (respecto de
Vico) y 198-199, pp. 658-667 (con referencia a MONTESQUIEU); y II Parte sistemdtica, (Madrid, Ed.
Centro Cultural Ramén Areces y Consejo General del Notariado 1996), 118, pp. 624 y ss. (para
Vico); 43, pp. 226 y s., 44, pp. 228, in fine y s.; 90, p. 453, v 119, pp. 627 y s. (para MONTESQUIEU).

2. Perspectiva histérica 192, pp. 633 y s.

3. WIEACKER, Historia del derecho romano en la Edad moderna, cfr. en catellano, Madrid, Aguilar
1957, 18, 111, 1, p. 330.

ESPIRITU XLVI (1997) 159-168



160 I. GIAMBATTISTA VICO

caron la influencia del “clima” y del espiritu de cada época, como ocurre tanto
en los “corsi” y “ricorsi” de Vico como en el “espiritu general de la nacién” se-
gin MONTESQUIEU.

A) La utilizacién por Vico de los “instrumenta” y “adiumenta”, empleadas en los
métodos “modernos”, enriqueciendo con ellos el método juridico “antiguo”.

GIAMBATTISTA VIco —al comienzo de su introduccién, dirigida a la juventud
estudiosa, del discurso que expuso en la solemne inauguracién de la Regia
Universita del Regno de Napoli, el 18 de octubre de 1708, y que, ampliado, se
publicé después con el titulo EI método (ratio, en el texto latino originario) de
los estudios de nuestro tiempo*~ comparé los métodos de estudio de los autores
antiguos con-los empleados por autores modernos y plante6 cual de ellos era
mas directo y personal. A fin de razonar su respuesta, confronté las utilidades
proporcionadas y los inconvenientes de unos y otros, advirtiendo que los mo-
dernos, “atin conociendo en algunos campos mas que los antiguos, sabemos
menos en otros”.

Entre las ventajas de los métodos nuevos sefial6 las de “tener en cuenta las
nuevas artes, las nuevas ciencias y las nuevas invenciones”, que para su utiliza-
cién proporcionan nuevos instrumenta y adiumenta o sussidi, que definié’® res-
pectivamente:

— Los instrumenta: “operaciones de {ndole intelectual constitutivas del mé-
todo”. Entre los cuales, sin embargo, ademas de las mismas ciencias, incluia
las técnicas o artes e, incluso, meras cosas ya sean hechas por el artificio hu-
mano, como ciertos aparatos, o bien obra de la naturaleza.

- Los addiumenta, simples medios complementarios del método, como la
imprenta y la organizacién universitaria.

Entre los nuevos instrumentos de la ciencia y el arte, Vico destacé los que
constitufan la base para la nueva critica.* Cémo lo son: de la geometria el analisis
algebraico; de la fisica la geometria analitica y la nueva mecdnica; de la medi-
cina la quimica, de la que nace la farmacologia; de la anatomia el microscopio;
de la astronomia el telescopio; de la geografia la brijula. Asi, explica que con el
método del anélisis algebraico se consiguié resolver, con admirable facilidad,
problemas geométricos a los que los antiguos no habian dado solucién; y, ain
cuando pudieran ser discutibles sus aplicaciones a la fisica, eran evidentes las
que a la quimica proporcionaba la farmacologia y ésta a la medicina, as{ como
las del microscopio a la anatomia y el telescopio a la astronomfa. Del mismo
modo lo eran las ayudas para la vida que aportaba la mecénica, enriquecida, a
su vez, por los avances de la geometria y de la fisica. Sin embargo, advirtié que
estas disciplinas, también y a la par, habian hecho progresar el arte de la guerra.

En cambio, hacfa notar que, en el campo juridico, los nuevos métodos da-
ban lugar a que se soslayara el subsidio de la prudencia, aunque las compila-
ciones y obras monograficas la apoyaran. Pero la mayor critica que de esos

4. GIAMBATTISTA Vico, Il método degli studi del tempo nostro 1, en “Opere”, al cuidado de Fausto
Nicorini, Milan-Népoles, Ricardo Ricardi Ed. 1953, pp. 171 ss.

5. Ibid, p. 173y s.

6. Ibid, 11, pp. 174 y ss.



JuaN BMs. VALLET DE GOYTISOLO 161

nuevos métodos efectud fue que, en su pretensién de purificar la ciencia de toda
sospecha de falsedad mediante la critica que arranca del prismum verum, habian
rechazado lo verosimilia y ahogado el sentido comin. En cambio, él, pensaba’
otra cosa: “Tal como la ciencia nace de lo verdadero y el error de lo falso, asi el
sentido comuin acttia con lo verosimil”.

Esta dltima consideracién le hacia observar el peligro, que estimaba mas
grave, de la aplicacién del método moderno a las ciencias morales; pues adver-
tfa:® “Aunque las verdades universales son eternas, las particulares pueden pa-
sar a ser falsedades de un momento a otro; las cosas eternas estan por encima de
la naturaleza, en cambio en ésta no existe cosa que no sea nueva y cambiante”.
Por ello observé , mientras los doctos carentes de sentido comtin discurren rec-
tilineamente desde el verum universal hasta la verdad particular y cambiante,
perdiéndose en la tortuosidad de la vida, por el contrario, el sabio, tratando de
buscar la verdad eterna a través de las distorsiones e incertidumbres de la vida,
cuando le resulta imposible tomar el camino recto, actia prudentemente para
remover los obstaculos y lograr el mas ventajoso que sea posible”.

Por esa razén, considerd que la prudencia es necesaria. De ella -decia- ca-
recen los cientificos que, sin haber cultivado el sentido comtin, consideran las
cosas con una racionalidad rectilinea, sin tener en cuenta lo verosimil, ante las
innumerables circunstancias de la realidad. Por eso, indicaba que los hechos
humanos deben ser considerados “con aquella medida flexible adecuada, que,
en su tiempo, emplearon en Lesbia los arquitectos.” De ahi que, a continuacién
diferenciase Vico la ciencia y la prudencia civil, porque -dijo- “en la ciencia
destacan los que van en busca de una sola causa a la que poder reconducir los
miiltiples fenémenos naturales, mientras que en la prudencia civil destacan
quienes investigan el mayor niimero de posibles causas de un solo hecho, para
conjeturar cual de ellas es la verdadera”, o sea la decisoria. Es decir, la ciencia
busca la causa tinica de muchos efectos; y la prudencia investiga las multiples
causas de un solo efecto, para hallar cual es la prevalente. Mientras la ciencia
—concluye- tiende a las verdades mas elevadas, con la prudencia civil el sabio
prudente enjuicia, con sentido préctico, las cosas que estan a ras de tierra.

Para penetrar a fondo en el examen de los instrumenta que, segiin Vico con-
sider6, debe utilizar la ciencia del derecho debemos partir del modo cémo con-
sideraba las aptitudes que estimé precisas para valerse de ellos, entre aquellas
de que -segtin €] considers- se halla dotado el hombre. Creo que debemos des-
tacar las siguientes entre las enunciadas por él:

- Un sentido de la justicia, o “sentido comun de los hombres en torno a las
necesidades o utilidad humanas, que son las dos fuentes del derecho natural de
las gentes”."

~ Una naturaleza sociable, en virtud de la cual el hombre vive desde que nace
“con esas costumbres humanas surgidas de la naturaleza comtn de las nacio-

» o

nes”, gracias a las cuales se “conserva la sociedad humana”, “no habiendo cosa

7. Ibid, 11, pp. 176 y ss.

8. Ibid, VII, pp. 192 y ss.

9. Alude a este dato referido por ARISTOTELES, en su Etica, V, 10, 1137 b.
10. Vico, Scienza nuova 141, cfr. en “Opere”, cit., p. 439.



162 1. GIAMBATTISTA VICO

mas natural que realizar las propias costumbres”.!" Es decir, el hombre no solo
tiene naturaleza sociable ~como ya not6 Grocio, y PUFENDORF consideré como
principio a partir del cual razoné-, sino que, ademas. es social por naturaleza,
lo que le salva de la imbecillitas o desamparo inicial del cual partia PUFENDORF
al razonar.

- Una naturaleza que le permite elegir y realizar el bien. La realidad de esa na-
turaleza la justificaba apoyandose en sus anteriores observaciones; pues nos
advierten de que “el hombre no es de modo absoluto injusto por naturaleza,
aunque sea de naturaleza caida y débil”, y, “a pesar de su pecado original, la
gracia divina actia”, sobre éL.”

Esto permite a los hombres pasar del conocimiento del certum histérico a
la bisqueda del verum; o sea de la critica filolégica e histérica a la critica me-
tafisica, basada en el sentido comiin del género humano, en la Revelacién al
pueblo judio, calificada por Vico de “una filosofia de autoridad” y en la critica

de los filésofos, que considera “absolutamente necesaria”, "

Volvemos enseguida a tratar de los instrumenta que Vico utiliza para la no-
ticia previa y necesaria al conocimiento del derecho, y efectuaremos el examen
de los instrumentos indicados, por él, en este texto; pero antes, debemos fijarnos
en los instrumentos lingiiisticos, para los que reclamaba una precisién necesaria
para conocer lo verdadero de una cosa, que él diferenciaba con dos palabras:
certum —certo en italiano- y verum-vero en italiano.

a) El certum juridico originario lo observaba Vico principalmente en las pa-
labras que la ley, en los tiempos en que se impuso su respeto, “ya que en el largo
transcurso de los siglos ~conjeturaba él- las naciones tenfan que vivir incapa-
ces del vero y de la equidad natural”.'* También lo veia en lo ya originariamente
juzgado, sin necesidad de reflexién, por todo un pueblo, toda una nacién o todo
el género humano, pues -dice- la divina providencia ha dotado de un sentido
comtin para definir lo cierto (pese a lo inciertisimo que, por su naturaleza, es el
arbitrio humano) como derecho natural de las gentes en torno a la necesidad y u-
tilidad humana.” Este se muestra en todas las naciones, sin reflexién alguna ni to-
mar ejemplo una de otra, en costumbres conformes al sentido comiin humano.'

El conocimiento del certum es labor de los filélogos, sean —dice-"" “gramati-
cos, historiadores criticos, que se ocupan del conocimiento de las lenguas, de
los hechos del pueblo en comunidad, como son las costumbres y las leyes, de
cémo ocurrieron y son las guerras, las paces, las alianzas, los viajes y los co-
mercios”.

b) El verum es la verdad de las cosas. De ahi la relacién que observaba el
mismo VIco -y acerca de la cual después volveremos- entre verum y factum:'

11. Ibid, 309, pp. 473 y s.

12. Ibid, 310, p. 474.

13. Ibid, 350, p. 480.

14. Ibid, 328, p. 478.

15. Ibid, 141-146, p. 439y s.

16. Ibid, 308, p. 473.

17. Ibid, 139, p. 438.

18. Vico, Della antichissima sapienza italica, 1, 1, Del vero e del fatto, en “Opere” cit., pp. 248 in
fine y ss.



JuaN BMS. VALLET DE GOYTISOLO 163

“los antiguos italicos doctos convinieron en que lo hecho y lo verdadero son lo
mismo; y que, por tanto, Dios es la verdad primera (il primo vero) porque es el
primer hacedor (facitore) o creador; y que esta verdad primera (prino vero) di-
vina es infinita porque Dios ha hecho o creado todas las cosas”. Ahora bien,
mientras “la verdad divina podria parangonarse con una imagen sélida plas-
mada en relieve, en cambio, la verdad humana es comparable con un mono-
grama (o abreviatura), una imagen plana, casi como una pintura. Por tanto, asi
como la verdad divina es aquella a la cual Dios, en el mismo momento que la
conoce, coordina los elementos vy, a la vez, que los genera, en cambio la verdad
humana es aquella que el hombre, en el acto de conocerla, compone sus ele-
mentos a la vez que les da forma. La ciencia consiste en el conocimiento de la
génesis de las cosas, es decir, de que modo éstas vienen haciéndose; y por me-
dio de ella, la mente viene a conocer de ese modo, en el mismo acto en que la
hace y a la vez dispone ordenadamente los elementos de esa”. Lo que Dios hace
a modo de imagen s6lida —como se ha dicho- comprendiendo todos sus ele-
mentos; y el hombre la hace a modo de imagen plana, y sin recoger “sino sus
elementos extrinsecos”.

De ahi que el hombre no pueda detenerse en la certeza de los datos histéri-
cos y filolégicos conocidos, sino que, para aproximarse al verum, debe obser-
var criticamente cuales los efectos de lo conocido con certeza para estimar su
racionalidad o irracionalidad. Asi, desde el certum histérico se puede progresar
hacia el verum. La labor de los filélogos debe completarse con la de los fildso-
fos, y la de éstos apoyarse en la de aquéllos.'

Para pasar de lo cierto a lo verdadero, Vico utilizé otros dos instrumentos
cognoscitivos que enuncié como principios: verum ipsum factum o verum et
factum convertuntur, uno, y verum est, aequum est, dicitur, el otro.

Explicé Vico:® “En latin verum v factum tienen relacién de reciprocidad, o,
para emplear una expresién vulgarizada en las escuelas, “se convierten”. De ahi
su enunciacién “verum et factum convertuntur”. La ciencia humana prosigue
—algo después-* sufre “la deficiencia de nuestra mente, o sea su inmensa limi-
tacion, a causa de la cual ésta, fuera de las cosas, no contiene en si sino la aspi-
racién a conocer; y no contiene mas”; y no conteniéndolo, “la idea clara y dis-
tinta (se refiere a la intuida cartesianamente) “no puede ser criterio ni siquiera
de la mente que la concibe: ya que al conocerse a si misma la mente no se hace
a si misma, y, no haciéndose a si misma, ignora la génesis de su conocimiento,
o sea el modo como se produce su acto cognoscitivo”. De ahf la inmensa diferen-
cia entre la mente divina ~que “en el acto de conocer la verdad la genera ab ae-
terno ad intra, sin perjuicio de crearla en el tiempo ad extra”- y la mente huma-
na, que no pudiendo ser sino imitadora de aquélla, halla su criterio de verdad en
el conocimiento de lo que nosotros hagamos o fabriquemos o experimentemos.

El “mundo natural” sélo puede conocerlo Dios, que lo ha creado, mientras
que el hombre ha hecho -explica el mismo Vico-2 el “mundo civil” o “mundo

19. Vico, Scienza nuova, 136-140, pp. 438 y s.

20. Vico, Della antichissima, ..., p. 248.

21, Ibid, 1,11, pp. 254 y s.

22. Vico, Scienza nuova, 331-332, pp. 479 y s., y 348, pp. 489 y s.



164 1. GIAMBATTISTA ViCO

de las naciones”, o sea, el mundo social humano; por lo cual, “viendo en que
cosas perpetuamente han convenido y todavia convienen los hombres, podre-
mos acercarnos a los principios universales y eternos, cémo deben ser los de
toda ciencia, conforme los cuales surgen y se conservan todas las naciones”. De
ese modo, la historia viene a ser el laboratorio de todas las ciencias humanas.
Ahf volvemos a encontrarnos con que la razén humana necesita discernir el ve-
rum después de haber cernido el certum de los hechos que la historia narra ~ta-
rea previa de fil6logos e historiadores-. Este discernimiento consideré Vico?
que era la otra gran labor, que acometia en su Scienza nuova, “de reencontrar
los motivos del verum (de la verdad histérica), el cual, con el transcurso de los
afios y los cambios de las lenguas y costumbres, nos llega recubierto de false-
dad”.

Entre aquello que esa labor de decantacién nos muestra se halla, segtin ob-
serva Vico, la naturaleza de las cosas, dentro de cuyo orden dindmico, y sélo
dentro de él, puede moverse la libertad humana. Esta podra progresar en esa
relacién tanto mas cuanto mejor la conozca y respete; por lo cual, el hombre
construye el mundo civil sin cancelar el mundo natural, sino apoyéndose en él.

- “Las cosas fuera de su estado natural no se adecuan ni duran”.*

- “La naturaleza de las cosas no es sino el nacimiento de ellas en ciertos
tiempos y de cierta manera, que siempre son los mismos, por los que tal cual

son y no otras nacen las cosas”.”

- “Las propiedades inseparables de los objetos deben ser producidas por las
modificaciones o modos segtin los cuales ellas hayan nacido y se conserven;
por los que puede discernirse cual puede ser su naturaleza o nacimiento y no
otro”.*

- “Las tradiciones vulgares deben tener publicos motivos de la verdad acer-

ca de como nacieron y se conservan pueblos enteros durante largo espacio de
” 27

tiempo”.
Para el conocimiento de las cosas ~previo al ejercicio de las artes, entre las

cuales se halla el derecho- acude Vico,® como instrumentos, a la tépica ~para

percibir plenamente- y a la critica para juzgar. La tépica de VIico -como en otros

lugares hemos visto-* era una tépica realista.

“El orden de las ideas procede conforme al orden de las cosas”.*

La t6pica “es el arte de regular bien la primera operacién de nuestra mente,
ensefiando todos los lugares -loci- que deben recorrerse para conocer todo

23. Ibid, 150, p. 440.

24, Ibid, 134, p. 438.

25. Ibid, 148, p. 440.

26. Ibid, 147.

27. Ibid, 149.

28. Vico, Il metodo degli studi, 111, pp. 176 y ss.; Delle antichissima, V, p. 298 y ss., y Scienza no-
va, 497 y 498, pp. 569 y s.

29. Metodologia de la determinacion del derecho, 11 Perspectiva histdrica, 112, pp. 312y ss., y II
Parte sistemdtica, 43, pp. 226 y s.; 44, pp. 228 y s., y 90, p. 453.

30. Vico, Scienza nuova, 238, p. 458.



JuaN BMS. VALLET DE GOYTISOLO 165

cuanto hay en la cosa (o sea sus “propiedades o cualidades, relaciones concretas
de los individuos o de las especies”) que se quiere conocer bien, o sea totalmen-
te”.*" Para ello, “se deberd indagar, primero si la cosa realmente existe, para no
perderse en palabras carentes de cualquier contenido; enseguida, qué cosa es
ésta, para no disputar acerca de meros nombres; después, cémo es cuantitati-
vamente, o sea cual es su extension, su peso, su nimero; cudl es su calidad, y,
en ese aspecto, deberd estudiarse su color, sabor, temperatura, dureza y otras
caracteristicas referentes al tacto; ademas, cuando nace, cuanto dura, en qué
otras cosas se disuelve y, analogamente, proseguir la indagacién de todos los
demas “predicamentos”, relacionando la cosa misma con todas las demds que
se refieran a ella, es decir, sea con las causas por las que ha sido originada, sea
con los efectos que derivan de ella, o con los que operara cuando se la conjugue
con otras cosas similares o diversas o contrarias, ya sean mayores, menores o

iguales”.®

Después de efectuda esa primera operacién de la tépica, ha de seguir la cri-
tica. “Del mismo modo como primero es conocer las cosas y después juzgarlas.
Puesto que la tépica es la facultad de hacer ingeniosa la mente y la critica de
hacerla exacta”.®

La critica impone que se aparte de la mente la falsedad y que se valoren to-
das las verdades de segundo grado que resulten de lo verdadero, asi como lo
verosimil, que nos muestre el sentido comin. As{, como “la tépica es el arte de
la oracién copiosa (de conocer todos los loci), la critica es el arte de la oracién
verdadera”; pues, “solamente cuando se hayan examinado a la luz la critica
todos los loci de la tépica, se podré estar seguro de tener una idea clara y dis-
tinta de la cosa, dado que estaran cribadas todas las cuestiones que argumen-
tando podrén surgir”.”

Después del sintético examen que hemos efectuado de los instrumentos me-
tédicos empleados por Vico en general, nos hallamos en condiciones para com-
prender cuales son aquellos que utilizé en el tratamiento de la ciencia del dere-
cho o jurisprudencia.

En su antes referida alocucién a la juventud estudiosa del 18 de octubre de
1708, en la inauguracién del curso de la Universidad de Napoles se refirié y co-
ment6* la definicién que de jurisprudencia formulada por Urpiano en Dig. 1,1,
10, §2.

A) El lugar donde, sin mencionarla, se ocup6 Vico de la divinarum rerum
notitiae fue al tratar del método en Sciencia nuova.” Para tener noticia del or-
den justo de la sociedad familiar, de la civil y de la humana, en general, debe
atenderse —dice- a lo establecido por la providencia divina, en un “orden por el
cual, no pudiendo conseguir el hombre lo que quiere, puede conseguir al menos

31. Ibid, 497, en rel. 495, p. 569.

32. Ibid, Della antichissima, V, p. 299.

33, Ibid, Scienza nuova, 498, p. 569.

34, Ibid, Il metodo, 111, pp. 176 y ss.

35. Ibid, Della antichissima, V, pp. 298 in fine y s.

36. Ibid, Il metodo degli, cit., donde amplia lo expuesto en el discurso, XI, pp. 208 y ss.
37. Ibid, Scienza nuova, 341 ys., pp. 485y s.



166 I. GIAMBATTISTA VICO

lo que le es dtil y lo que él llama “justo”. De ahi que la regla de todo lo justo es
para hombres la justicia divina; o sea la establecida por la divina providencia
para conservar la humana sociedad”.

Por eso, indicé que uno de los principales aspectos de su Scienza debia ser
“una razonada teologfa civil de la divina providencia”; ya que, “atin cuando el
mundo, (humano) ha sido creado particularizadamente en el tiempo, el orden
establecido para €l por la providencia, es universal y eterno”.® Es decir, la Re-
velacién, més que instrumento, es fuente de la noticia de las cosas divinas. As{
como también estimé que debe acudirse a una critica metafisica acerca de cual
es el “sentido comun del género humano”, apoyada en “una filosofia de la au-
toridad que es la fuente de la «justicia eterna» como dicen los tedlogos mora-
les. De su autoridad debemos tener en cuenta los principios entorno al derecho

natural y de gentes”.*

B) El contenido de la humanarum rerum notitiae incluye la rerum natura,
para captar su orden general, y, en lo singular de cada caso, la natura rei. Vico
atiende minuciosamente a una y otra.

a) De la rerum natura -segtin hemos visto- trata Vico de hallar su estructura
dindmica mediante su instrumento metédico del verum ipsum factum, inten-
tando acercarse al conocimiento de la historia ideal y eterna, que nos muestra
las causas de los progresos, apogeos, decadencias y finales de todas las nacio-
nes y civilizaciones.

En el ambito de lo juridico, el conocimiento debe comenzar por la depura-
cién del certum de las tradiciones vulgares y de las costumbres generales de to-
das las gentes; pues, “deben haber tenido reconocidos motivos de verdad, ya
que nacieron y se conservaron en pueblos enteros por largo espacio de tiem-
pO".4°

Del conocimiento critico histérico y filolégico de estas costumbres,* debe
pasarse a la critica metafisica, basada en el sentido comun del género humano
sobre el que reposan las conciencias de todas las naciones. De tal modo, esa
ciencia viene a ser —dice Vico- “una filosofia de autoridad” para conocer la
“justicia eterna”, que debe tener en cuenta los principios de la doctrina “en tor-
no al derecho natural de las gentes”. Al hacerlo, esta ciencia viene a razonar la
historia de las naciones cotejandola con el orden establecido por la providen-
cia divina, que ha trazado una “historia ideal y eterna”, entorno a la cual trans-

curre la de todas las naciones”.®

El mismo Vico habia explicado con mayor detalle, paginas antes, que para
recorrer esta via critica cognoscitiva son precisas:

- La que él denominaba “critica metafisica” acerca de cual es el “sentido co-
mun del género humano”, mediante “una filosofia de autoridad entorno a cual
es la fuente de la “justicia eterna”, como dicen los teélogos morales. De cuya

38. Ibid, 342, pp. 486 v s.

39. Ibid, 350, p. 490.

40. Ibid, 149, p. 440.

41. Ibid, 150, y ss., pp. 440 in fine y s.
42, Ibid, 348 y s., p. 489.



JuaN Bwms. VALLET DE GOYTISOLO 167

autoridad debemos tener en cuenta cuales son los principios en torno al dere-
cho natural y de gentes”,*

- Que, “en la deplorada obscuridad de los principios de la inntimera varie-
Q

dad de las costumbres de las naciones”, sin embargo, debe buscarse ¢] argu-
mento divino “que contiene las cosas humanas”; mostrandonos “la naturaleza,

el orden y el fin que es la conservacién del género humano”.*

-~ Que reflexionemos acerca de “si nuestra mente humana, dentro de los po-
sibles que le es permitido concebir, en cuanto esta a su alcance, puede pensar
en mayor o menor niimero de otras causas de las que hayan surgido los efectos
de este mundo civil”.®

— Que razonemos légicamente “sobre las cosas divinas y humanas de la gen-
tilidad”; pues, “explican los.modos particulares del nacimiento de las cosas o
de su naturaleza”, comprobando asi “las eternas propiedades que no pueden
nacer de otro modo sino como nacieron en tal tiempo, lugar y de tal naturaleza

como fueron propuestas”.*

- Que efectuemos “un severo anélisis del pensamiento humano entorno a lo
que en la vida social es necesario y util, que son las dos fuentes perennes del
derecho natural de las gentes”; es decir, “una historia de las ideas humanas”.*

b) Cual es la natura rei de cada cosa, hecho, situacién, acto, etc., que ~como
hemos visto antes- Vico analiza con su tépica realista —examinando todos los
posibles loci- seguida de la consiguiente critica.®

¢) Finalmente, la humanarum rerum notitiae también requiere el conociento
de las leyes costumbres y demds normas de derecho, de las cuales es preciso
determinar, con la critica histérica y filoldgica, el certum de su texto,” segin
antes hemos indicado.

B) El contenido de la iusti atque iniusti scientiae significa, segtin Vico, el
transito del conocimiento del certum de las normas, sean escritas o bien con-
suetudinarias, del cual es precisa la notitiae, y de lo verosimilia en el conoci-
miento de la naturaleza de las cosas de la que también es precisa la noticia,
hasta hallar verum de lo que es justo y equitativo. Una vez examinado ese ve-
rum, dice: «El “vero” de las leyes es una cierta luz, explendor de lo que ilumina
la razén natural, de ahi que los jurisconsultos, a veces, empleaban “verum est”.

En ese contexto, cuatro siglos antes de Vico, SANTO TOMAS DE AQUINO® habia
escrito que algunas veces la justicia es llamada verdad; y TomAs MIERES®, a

43, [bid, 350, p. 490.

44, Ibid, 344, p. 487.

45. Ibid, 345, pp. 487 infine y s.

46. Ibid, 346, p. 488.

47. Ibid, 347, pp. 488y s.

48. Supra, texto correspondientes a las notas 32 y 33.

49. Vico, Scienzenuore, 352-359, pp. 491 y s.

50. Ibid, 324, p. 477.

51. SanTO TOMAS DE AQUINO, Summa Theologiae 2°-2*°, 58, 4, versiculo Videtur quod.

52. ToMAs MIERES, Apparatus super constitutionibus curiarum generalium Cathaloniae; cfr. 2 ed.
Barcelona, Impr. Sebastidn, Cormellas 1621, II, coll XI, cap. IV, 17, p.



168 1. GIAMBATTISTA VICO

mediados del siglo xv, explicaria: “iustitiam facit quando sequitur veritatem,
quia non est iustitia ubi non est veritas”.

Vico distinguia dos formas de equidad:

a) La equidad natural, correspondiente al que él denomina derecho natural
de las gentes, “surgido -segtin Vico-* de las costumbres de las naciones, con-
formes entre ellas en un sentido comiin humano, sin reflexién alguna ni tomar
ejemplo las unas de las otras”.

b) Y la equidad civil, que -dice-* segtin la “aurea definicién que Ulpiano en-
sefia” (erroneamente segin advierte NICOLINI)® es “probabilis quaedam ratio-
num non omnibus hominibus naturaliter cognita (como es la equidad natural)
sed paucis tantum, qui prudentia, usu, doctrina praedztz didicerunt quae ad so-
cietatis humanae conservationem sunt necesaria”. Es decir, la equldad civil sélo
se halla al alcance de la reflexién de unos pocos, que son los tinicos capaces,
con su prudencia, de inducir lo necesario para la conservacién de las socieda-
des humanas.

Diferenciaba Vico la jurisprudencia antigua y la moderna. De aquélla dijo
que no traté de adaptar las leyes a los hechos, sino los hechos a las leyes, con
fictionis iuris, y, después, concediendo los pretores actiones utiles cuando no
podian concederse actiones directae, o si el ius civile era dudoso o bien resultaba
mudo.” La jurisprudencia moderna —consideré Vico— fue iniciada a partir del
edicto perpetuo de Adriano, inspirado en la equidad de modo que los juriscon-
sultos ya no necesitaron adecuarse a la Ley de las XII Tablas y los emperadores
romanos, “convertidos en secuaces de la equidad”, se dedicaron, con sus res-
criptos, a construir un derecho nuevo y a resolver los casos dudosos”. Por ello,
“la jurisprudencia, de ser ciencia de lo justo (del ius strictum) se convierte en
arte o preceptiva de la equidad”, es decir,® se hace “particular y flexible”, puesto
gue “las leyes consideran casos determinados y los hechos son infinitos”. Por
tanto, mientras “e] derecho estricto no considera sino la ley, la consideracién
de los hechos corresponde a la equidad”.

(Continuara)

DR. JUAN BMS. VALLET DE GOYTISOLO
Presidente de la Real Academia de Jurisprudencia y Legislacion; y
Académico de Niimero de la Real Academia de Ciencias Morales y Politicas

53. Vico, Scienza nuova, 311, p. 474.

54. Ibid, 320, pp. 476 y ss.

55. Fausto NICOLONI, en la nota 6, p. 470 de las “Opere” de Vico, indica que no es de ULPIANO, ¥
quizas si de cualquier tratadista o jusnaturalista moderno.

56. Vico, Il metodo degli X1, pp. 213-217.

57. Ibid, pp. 217 ys.

58. Ibid, pp. 220 ys.





