
La comunicación de la "verdad subjetiva" en 
Sbren Kierkegaard 

No es exagerado afirmar que el pensamiento de Kierkegaard gira en tomo 
al concepto de verdad subjetiva . Todas las categorías kierkegaardianas tienen 
en cuenta esta concepción de la verdad y se aplican desde ella. En especial, la 
teoría de la comunicación indirecta tiene su último fundamento en la comuni­
cación de esta verdad subjetiva. 

1. La verdad subjetiva 

En último termino, Kierkegaard rechaza la comunicación directa porque lo 
que se trata de comunicar no es la verdad objetiva, sino una verdad subjetiva, 
una convicción interior que no tiene otra justificación que la propia subjetividad. 
Lo que se quiere comunicar es la relación personal con Dios que, lógicamente, 
no puede ser objetivable. "Aquél que se encuentra en tal relación está siempre 
en devenir, o sea, en dirección a la interioridad, él no puede nunca comunicar­
se directamente, porque aquí el movimiento es directamente opuesto". 1 

La verdad de la que habla Kierkegaard no es la verdad objetiva, sino la ver­
dad de apropiación de los contenidos del cristianismo. Una verdad que no es 
indiferente al sujeto, sino al contrario, ya que, propiamente, "la subjetividad es 
la verdad".2 Por eso, Kierkegaard no puede ser calificado ni de realista ni de 
idealista. Él rechaza ambas posturas gnoseológicas, porque no tratan el tema 
que a él le interesa: la verdad del cristianismo. "Tanto se defina -afirma- la ver­
dad de un modo más empírico (sería el realismo) como la conformidad del 
pensamiento con el ser, como de un modo más idealista como el acuerdo del 
ser con el pensamiento( ... ) Si con 'ser', en las dos definiciones indicadas se en­
tiende el ser empírico, entonces, la verdad se transforma en un desideratur y to­
do está puesto en el devenir, porque el objeto empírico no está completado y el 
espíritu cognoscente existente está también en devenir, y así la verdad es un 
aproximar( ... ) Pero si el ser se entiende de este modo (como la réplica abstracta 

l. Postscriptum, en Soren Kierkegaard. Opere. A cura di C. Fabro, Sansoni Editare, Firenze 
(1988). pág. 297, nota. 

2. Ibid., p. 368 

ESPIRITU XLVI (1997) 85-93 



86 CARLOS GOÑI ZUB!ETA 

o como el modelo abstracto de lo que es el ser concreto como ser empírico), la 
fórmula se convierte en una tautología, es decir, el pensamiento y el ser signifi­
can la misma e idéntica cosa, y que la conformidad de la que se habla es sola­
mente la identidad abstracta consigo misma".3 

Estas concepciones suponen que la verdad es algo inamovible, abstracto, 
que puede ser captada objetivamente por el pensamiento. Pero, para el pensa­
dor danés, no es así, el ser de la verdad, al llegar a ser empíricamente concreto, 
entra dentro del devenir, por ello, está fuera de toda fijeza. La verdad como 
adecuación, piensa Kierkegaard, es sólo, para Dios, "pero no es así para un 
espíritu existente, porque este mismo existente está en devenir".4 Ésta es la ra­
zón de fondo de su crítica al "sistema". Éste supone una adecuación perfecta 
del pensamiento con la realidad, pero esta adecuación es exclusiva de Dios. 
Consecuentemente, el espíritu de sistema supone una deificación del hombre y 
es, en definitiva, una forma de ateísmo. 

No por esto se ha de pensar que Kierkegaard niega la verdad objetiva. Sino 
solamente que este aspecto de ella es para él, porque lo es para el pensador 
subjetivo existente, indiferente. Una verdad con la que no me pueda compro­
meter, que no cambie mi vida, mi forma de pensar, mi ser, que no tenga en 
cuenta el sujeto concreto que la posee, es verdad, no cabe duda, pero no tiene 
ningún valor respecto a mi salvación eterna. "Para la reflexión objetiva la ver­
dad llega a ser algo objetivo, un objeto, y se trata de verlo separado del sujeto; 
para la reflexión subjetiva, en cambio, la verdad llega a ser apropiación, interio­
ridad, subjetividad y se trata exactamente de profundizar existiendo en la sub­
jetividad" .5 Por ello, "la vida de la reflexión objetiva transforma al sujeto en algo 
accidental, y por tanto, reduce la existencia a algo indiferente, evanescente".6 

Para la verdad de la que está hablando el pensador danés el sujeto es funda­
mental y el contenido de la verdad se identifica con la forma de la apropiación. 
La apropiación de la verdad se identifica con la verdad misma. Para el pensa­
miento objetivo esta apropiación es indiferente. Con estas premisas, Kierkegaard 
define así la verdad "existencial": "He aquí una semejante definición de la ver­
dad: La verdad es la incertidumbre objetiva mantenida en la apropiación de la 
más apasionada interioridad, y ésta es la verdad más alta que puede haber para 
un existente( ... ) En relación, por ejemplo, a una proposición matemática la ob­
jetividad está dada, mas por eso su verdad es todavía una verdad indiferente".7 

Esta definición de la verdad no es otra que la de la fe. "Pero la determina­
ción dada ahora de la verdad es una descripción de la fe. Sin riesgo no hay fe. 
La fe es precisamente la contradicción entre la pasión infinita de la interiori­
dad y la incerteza objetiva: Si puedo entender a Dios objetivamente, entonces 
yo no creo; pero porque no lo puedo, por eso debo creer".8 

Lo característico, entonces, de la verdad subjetiva y de la fe es la incerteza. 

3. Ibid., pp. 360-361 
4. Ibid., p. 361 
S. Ibid., p. 362 
6. Ibid., . 
7. Ibid., p. 368 
8. Ibid. En pág. 601 afirma: "La fe es la incerteza objetiva con el rechazo del absurdo, manteni­

da en la pasión de la interioridad, que es precisamente la situación de la interioridad potenciada al 
máximo". 



LA COMUNICACIÓN DE LA "VERDAD SUBJETIVA" EN SóREN KIERKEGAARD 87 

El pensador subjetivo, existente, el creyente no puede encontrar ninguna segu­
ridad en la objetividad. La fe que abraza no tiene otra justificación que la 
"apropiación de la más apasionada interioridad". Parece que Kierkegaard 
quiere suplir la falta de justificación externa u objetiva por una maximización 
de la subjetividad llevándola al límite de la pasión. Es decir, la única justifica­
ción de que lo que creo es verdad radica en la pasión subjetiva con que se cree. 
El cristianismo ofrece al singular una salvación eterna. Pues bien, "la subjetivi­
dad como posibilidad de apropiación, es la posibilidad de aceptar este bien". 
Ante la carencia de una seguridad externo-objetiva, "el cristianismo quiere preci­
samente potenciar la pasión llevándola al máximo; pero la pasión es exactamen­
te la subjetividad, y ésta -en la esfera de la objetividad- no existe del todo" .9 

La comunicación de la verdad subjetiva plantea lo que domino "el proble­
ma"1º fundamental de la filosofía kierkegaardiana: ¿de dónde procede la segu­
ridad que tienen los pseudónimos de Kierkegaard para comunicar la verdad 
del cristianismo? ¿Cómo puede demostrar nuestro autor que toda su tarea lite­
raria se la ha encargado el mismo Dios? Cómo puede saber que la imagen ideal 
del cristiano que él presenta es la verdadera? El pensador danés responde con 
claridad que no pueden haber pruebas que justifiquen el proyecto cristiano, 
sino que éste se lleva a cabo en virtud del absurdo. El autor que expone el ver­
dadero cristianismo, concluye Kierkegaard, sólo es capaz de saber que es el 
verdadero si al dirigirse a Dios siente temor y temblor ante su presencia. 

De esta forma, se explica la "soledad" del comunicador. Está "sólo ante Dios". 
Sólo Él lo puede justificar delante de los hombres. A Kierkegaard le falta una 
instancia intermedia que le confiera la seguridad de estar en la verdad. Ante la 
falta de un Magisterio, 11 Kierkegaard sólo puede confiar en su intimidad con 
Dios. Esta convicción, por profunda que sea, puede otorgarle la valentía sufi­
ciente para comunicar la verdad, pero no demuestra que la posea. El pensador 
danés vive en la más absoluta "soledad": no tiene ni escuela ni "iglesia". Podría 
haber adoptado la "Iglesia establecida", pero entonces no sería el pensador que 
es. Si la "verdad de apropiación" no tiene un correlato objetivo, corre el peligro 
de caer en un puro subjetivismo, que es lo que se le ha criticado a Kierkegaard 
tantas veces y no sin razón; porque no puede ser que la verdad consista "sólo" 
en la apasionada apropiación, hace falta, además, que el "mensaje", en este caso 
la Revelación, sea verídico en sí, objetivo. Kierkegaard se niega a entrar en el 
"orden establecido", sin embargo, no puede salir del luteranismo. 

2. El secreto 

Kierkegaard distingue entre el qué y el cómo del cristianismo. El qué repre­
senta su contenido doctrinal, como un conjunto de verdades objetivas; el cómo, 
en cambio, se refiere a la apropiación de esa verdad. Pues bien, "ser cristiano 

9. Ibid. Esta carencia que tiene el pensador danés de una seguridad objetiva es lo que conforma 
lo que más adelante llamaremos " el problema de Kierkegaard. 

10. Este es el problema que se plantea en El libro sobre Adler (Papirer, VII B 235). Curiosamente 
Adler era un teólogo hegeliano que, víctima de una crisis interior, sorprendió a la opinión pública 
de su tiempo por haber afirmado que tuvo una revelación directa de Jesucristo. 

11. Kierkegaard duda, como protestante, de la doctrina católica de la infalibilidad del Papa. 
Este es un tema que le preocupa desde muy joven (Cfr. Diario, I A 26 del 10 de octubre de 1834). 



88 CARLOS GOÑI ZUBIETA 

-afirma Kierkegaard- no se determina mediante el qué del cristianismo, sino 
mediante el cómo del cristiano". 12 Por esta razón la comunicación de la verdad 
del cristianismo, como incerteza objetiva, ha de ser indirecta, transmitida como 
se transmite un secreto. "La comunicación ordinaria -afirma nuestro autor-, el 
pensamiento objetivo, no tiene secretos. Solamente el pensamiento subjetivo 
de la doble reflexión tiene secretos; es decir, todo su contenido esencial contie­
ne secretos, pues no se deja comunicar directamente. Este es el significado del 
secreto"Y La verdad subjetiva, en cuanto apropiación de la interioridad, es 
inexpresable directamente y, por tanto, deviene un secreto. De esta forma, la 
teoría de la comunicación indirecta es una consecuencia necesaria de una tal 
concepción de la verdad. "Lo esencial en el conocimiento -continúa nuestro 
pensador- es precisamente la apropiación, hace así que ella devenga un secreto 
para alguien que no tiene en sí mismo la doble reflexión del mismo modo; pero 
el hecho de que eso sea la forma esencial de la verdad hace así que ésta pueda 
ser dicha de otro modo". 14 

Kierkegaard distingue entre "secreto casual" y "secreto esencial". Lógica­
mente, a él no le interesa, por ejemplo, la reserva debida ante un secreto de 
estado (secreto casual), que puede llegar a ser de dominio público; sino a una 
concepción de la vida, a una verdad que solamente encuentra su justificación 
en la más profunda interioridad (secreto esencial). El primero, aunque debe 
mantenerse en secreto, puede, si se quebranta la confidencia, comunicarse 
directamente, porque es comprensible directamente. Respecto al segundo, no 
cabe en modo alguno una comunicación directa. La verdad del primero no en­
traña el secreto. Sin embargo, en el segundo caso, el secreto es intrínseco a la 
verdad que se posee. Kierkegaard lo define así: "Toda la esfera subjetiva, que 
mediante su interioridad dialéctica se sustrae a toda forma de expresión direc­
ta, es un secreto esencial". 15 El ejemplo que pone el pensador danés de un 
secreto en este último sentido es la convicción íntima de Sócrates de que "su 
verdad" sólo podía ser comunicada a su "daimon". "Una semejante concepción 
de la vida -afirma- es esencialmente un secreto o un secreto esencial, porque 
ella no se deja comunicar directamente: lo máximo que él (Sócrates) podía ha­
cer era ayudar a los otros de modo negativo, con sus arte mayeútica, a hacer lo 
mismo". 16 

Por esta razón, la verdad existencial-subjetiva, que deviene esencialmente 
un secreto, necesita el arte ambiguo de la comunicación indirecta. "Suponga­
mos que alguien quisiera comunicar la siguiente convicción: la verdad es inte­
rioridad. ( ... ) Supongamos que uno quisiera comunicar que la verdad no es 
verdad, sino que es la vía lo que es verdad; o sea, que la verdad está solamente 
en el devenir, en el proceso de la apropiación, que ella, por tanto, no es un re­
sultado. ( ... ) Supongamos que uno quisiera comunicar la convicción de que la 
relación del hombre con Dios es un secreto ... ". 17 En estas tres suposiciones 

12. Ibid. Cfr. Diario, X3 A 593 y C. Fabro, "Foi et raison dans l'oeuvre de Kierkegaard", en Revue 
des Sciencies Philosophiques et Théologiques, t. XXXVIII, París, 1948, pág. 174. 

13. Ibid ., p. 300 
14. Ibid. 
15. Ibid., p. 300 
16. Ibid. 
17. Ibid., p. 299 



LA COMUNICACIÓN DE LA "VERDAD SUBJETIVA" EN SóREN KrERKEGAARD 89 

está resumido el contenido del "secreto kierkegaardiano" que, lógicamente, no 
puede comunicar de manera directa: la verdad es interioridad, no es un resul­
tado, sino un proceso en el que el hombre se relaciona con Dios en el más ínti­
mo de los secretos. 

3. La doble reflexión 

El secreto sólo puede ser comunicado de forma indirecta, ya que lo que se 
trasmite es la interioridad, la subjetividad, la verdad existencial, no es una ver­
dad objetiva. El pensamiento objetivo es indiferente a la subjetividad: a las 
categorías de interioridad y apropiación subjetivas no les afecta en absoluto. 
Por eso, la comunicación en ese plano es directa. El autor de Postscriptum acla­
ra que no significa que por ser directa sea sencilla, trivial; sino que "no tiene la 
astucia y el arte de la doble reflexión, no tiene aquella solicitud en la comuni­
cación, humana y llena de temor de Dios, propia del pensamiento subjetivo". 18 

El que comunica directamente sólo está atento a sí mismo, mejor dicho, al 
contenido de la comunicación, no a la forma ni, por tanto, al receptor. El pen­
samiento objetivo olvida "aquel malicioso pequeño misterio socrático: que el 
nudo de la cuestión consiste precisamente en la situación del sujeto". 19 

La comunicación indirecta, en cambio, está interesada en la apropiación de 
la verdad de aquel que la recibe, vela por lá forma, porque "la verdad es la 
transformación del sujeto en sí mismo".20 Si no se consigue tal transformación, 
no se ha comunicado la verdad. 

Por eso, la comunicación indirecta, entraña lo que Kierkegaard llama la do­
ble reflexión. El pensador subjetivo que se ha apropiado de la verdad, necesita y 
debe comunicarla, pero no puede hacerlo directamente, porque, entonces, la 
traicionaría. El pensador subjetivo que se encuentra en la verdad y debe comu­
nicarla (pues ese es el primer efecto de vivir en al verdad), se plantea, en pri­
mer lugar, la cuestión del cómo, del modo de comunicarla. Tiene que atender, 
antes que nada, el destinatario y al mensaje. He aquí la doble reflexión. En un 
primer momento, el pensador subjetivo se pone en el lugar del destinatario y 
realiza la reflexión de pensar como él, de hablarle en su propio lenguaje, que 
consiste en hacerlo de manera que el otro pueda recibir el mensaje, teniendo 
en cuenta su propia reflexión y velando por la "forma de la comunicación" (si 
vive en categorías estéticas, le hablará estéticamente). Y en un segundo mo­
mento, la reflexión de la comunicación de la verdad, atendiendo al qué (qué le 
puedo decir estéticamente para desesperarlo, para que abandone las categorías 
estéticas y llegue a una decisión ética). "Cuando el pensamiento -afirma Kier­
kegaard- ha conseguido encontrar su expresión verbal, que se obtiene median­
te la primera reflexión, entonces viene la segunda reflexión, que consigue la 
relación propia de la comunicación al comunicante y repite la relación propia 
del comunicante a la idea".21 La doble reflexión se encuentra ya en la idea mis­
ma de comunicación. Ésta asume que la subjetividad existe en la interioridad 
de la soledad ( ... ) se quiere comunicar, y, por eso, quiere, a la vez, mantener el 

18. Ibid., p. 298 
19. Ibid., p. 279 
20. Ibid. 
21. Ibid., p. 298. 



90 CARLOS GOÑI ZUBIETA 

propio pensamiento en la interioridad de su existencia subjetiva y, todavía, 
comunicarse. Esta contradicción no puede (excepto para los irreflexivos, para 
los cuales todo es posible) encontrar su expresión en una forma directa". 22 

En la relación con Dios ocurre lo mismo que un enamorado que necesita 
comunicarse, pero que no lo puede hacer de manera directa, porque la interio­
ridad de su amor es para él lo más importante. El individuo singular, en su re­
lación con Dios, está siempre en un devenir interior, de interiorización, por ello 
no puede comunicar directamente su relación con Dios a otros. En el caso de 
hacerlo, se realizaría el movimiento "directamente opuesto", porque el que se 
encuentra en tal relación con Dios, está en la dirección de la interioridad. 

Por esta razón, la comunicación directa implicaría en este supuesto un triple 
engaño. Un engaño hacia Dios, ya que lo engaña probablemente para obtener 
la adoración de otro hombre. Un engaño hacia sí mismo, por haber dejado de 
ser él mismo. Y un engaño hacia los otros hombres, que probablemente no lle­
gan a tener con Dios más que una relación relativa. En definitiva, un engaño 
que lo pone en contradicción con todo su pensamiento.23 

4. La "reduplicación" 

Con la comunicación de la verdad subjetiva está relacionado el concepto de 
reduplicación. En el estudio titulado La dialéctica de la comunicación ética y éti­
co-religiosa, 24 es quizás donde más abundantemente habla Kierkegaard de la re­
duplicación, porque considera que es un concepto clave para entender su posi­
ción como escritor: "Tengo una cuestión pendiente en el espíritu -confiesa-, 
tengo toda mi atención centrada en una cuestión que voy a avanzar: el recono­
cimiento de la verdad ética y ético-religiosa se caracteriza por la reduplicación 
existencial de la cosa reconocida".25 

Lo primero que podemos decir de este nuevo concepto kierkegaardiano, a 
parte de su importancia, es que tiene que ver con la comunicación ético-reli­
giosa y, por contra, nada con la ciencia y con la forma de enseñanza científica, 
El propio Kierkegaard afirma: "Pero en el sentido más estricto yo no soy un 
-docente-, pues no hay cosa más satírica que un docente de la comunicación 
ético-religiosa, pues ésta es una materia que no se debe enseñar: es irreductible 
a la ciencia y debe relacionarse con la existencia". 26 

La "reduplicación" consiste, pues, en realizar existencialmente lo que se co­
munica. Toda comunicación ético religiosa debe, para ser tal, reduplicarse: 
calar tan hondo en el espíritu, tanto del emisor como del receptor, que les lleve 
a obrar ética y religiosamente. Al fin y al cabo, se trata de obrar. 27 Reduplicar 
significa realizar existencialmente el "contenido" de la comunicación. La redu-

22. Ibid., p. 297, nota. 
23. Cfr. Ibid. 
24. Papirer, VIII 2 B 86-89 
25. Ibid. 
26. Ibid. 
27. Recuérdese aquel texto del Diario: "Lo que en el fondo me falta es ver claro en mí mismo, 

saber 'qué debo hacer' (Act., 9, 6) y no lo que debo conocer, sino en la medida que el conocimiento 
ha de preceder siempre a la acción. Se trata de comprender mi destino, de ver lo que en el fondo 
Dios quiere que yo haga, de encontrar una verdad que sea una verdad -para mí-, de hallar -la idea 
por la cual yo quiero vivir y morir-" (I A 75). 



LA COMUNICACIÓN DE LA ''vERDAD SUBJETIVA" EN SóREN KIERKEGAARD 91 

plicación consiste en poner por obra aquello que se cree, se sabe y se es. En la 
comunicación directa, afirma Kierkegaard, "no llevo a cabo ninguna redupli­
cación, no ejecuto esto que digo, no soy lo que digo, no doy a lo verdadero su 
forma verdadera, es decir, existencialmente. Yo tan sólo hablo de ello. En la 
medida en que lo practico estoy reduplicándolo existencialmente".28 La verdad 
ético-religiosa no es tal si no puede ser reduplicada. Una verdad in abstracto no 
"interesa" al individuo singular existente. Por ello, puede afirmar Kierkegaard 
que "Hegel no entendió nada de ética". 29 

La "reduplicación", como el momento esencial de la dialéctica "cualitativa"30 
(ser lo que se cree, se predica o se escribe), es la forma del contenido del Cris­
tianismo.31 La "reduplicación" tiene que ver más con el cómo que con el qué y, 
por eso, se relaciona con la comunicación indirecta. Kierkegaard lo deja claro 
en su Diario: "Mi tesis no es que lo que se predica en la Cristiandad no sea 
Cristianismo, sino que la predicación no es Cristianismo. Por un -cómo-, por 
una reduplicación es por lo que yo combato: pero, entiéndase, sin ella el Cris­
tianismo no es Cristianismo".32 Porque -continúa- "si el Cristianismo Uusta­
mente porque no es una doctrina) no se reduplica en quien lo expone, es que 
no expone el Cristianismo; porque el Cristianismo es una comunicación de 
existencia y solamente puede ser expuesto con el existir. Existir en él es expre­
sarlo existiendo: esto es reduplicar". 33 Este concepto de reduplicación tiene mu­
cho que ver con el de "cotidianeidad" e "imitación que desarrollará Kierkegaard 
en Ejercitación del Cristianismo. 

5. Comunicación e irracionalismo 

Es un tópico considerar a Kierkegaard como un pensador irracionalista. 34 
Su decidida oposición al racionalismo, su defensa a ultranza de una fe fundada 
en el absurdo,35 le valieron desde el principio tal calificación. El primero en 
considerarlo irracionalista fue su propio hermano Peter Christian, pastor pro­
testante, al que le siguió el teólogo Magnus Eiriksson que, bajo el pseudónimo 

28. Papirer, VIII 2 B 86-89. 
29. Ibid. Lógicamente se ha de entender el concepto "ética" como lo entiende Kierkegaard, co­

mo la realización existencial de una convicción. 
30. A diferencia de la "dialéctica conceptual" de Hegel, que esencialmente ensalza el dominio 

de la lógica abstracta, la de Kierkegaard es una "dialéctica existencial". La hegeliana es una "dia­
léctica cuantitativa", la de Kierkegaard, "cualitativa", que sustituye la continuidad lógica por la 
discontinuidad concreta, la mediación por la alternativa de la elección.Es una dialéctica rota, es 
decir; sin mediación alguna. En la que cada estadio constituye en sí mismo un mundo consistente 
y exclusivo, de tal suerte que, para pasar de una posición a otra, el hombre debe efectuar un salto 
cualitativo, un acto de la libertad que desafía toda explicación racional (Cfr. Nguyen Van Tuyen, 
Foi et existence selon Kierkegaard, AuBIER-MouNTAIGNE, París, 1971. p. 22). 

31. Cfr. Diario, X2 A 529. 
32. Diario, X3 A 431. 
33. Diario, IX A 207. 
34. Por ejemplo: W. Ruttenbeck en S6ren Kierkegaard, der christliche Denk und sein Werk, 1929. 

T. Bohlin y P. Henri Bouillard en La foi d'apres Kierkegaard, BVLLETIN DE LrITÉRATURE ECLÉSIASTIQUE, 
Toulouse, 1947. C. Fabro afirma que tal acusación fue lanzada no solamente por los racionalistas, 
sino también por cristiános y teólogos de todas las confesiones (Cfr. C. Fabro, Art. Cit., p. 189). 

35. En el Diario afirma que lo único que se puede hacer con la fe es comprender que no se pue­
de comprender o, mejor, que no se debe comprender (Cfr. X2 A 225). Lo cual es más propio del res­
peto que merece lo suprarracional. 



92 CARLOS GOÑI ZUBIETA 

de Theophilus Nicolaus, escribió una obra criticando el concepto de fe expuesto 
en Temor y temblor". 36 

De todas formas, aunque las críticas están fundamentadas en gran cantidad 
de textos, el "irracionalismo" de Kierkegaard debe ser entendido en sus justos 
términos. Si lo relacionamos con la dialéctica de la comunicación, tendremos 
un pensador mucho menos "irracionalista" de lo que muchos intérpretes y tex­
tos del propio autor nos hacen ver. 

Pero, ¿qué tiene que ver la dialéctica de la comunicación con que el pensa­
miento del danés pueda ser considerado "irracionalista"? A mi entender, bas­
tante. De entrada, la fe se relaciona siempre con la autoridad de aquel que 
habla, por tanto, con la comunicación y más aún, con la relación personal que 
se entabla en la comunicación.37 El problema de la irracionalidad de la fe surge 
en el momento de la comunicación, la fe no puede ser comunicada directa­
mente, por ello, "parece" absurda. La imposibilidad de una comunicación di­
recta de la fe no significa, sin embargo, que sea algo irracional. Se trata de "re­
duplicar" la verdad de la fe, de vivir la fe que se nos ha transmitido en una 
comunicación indirecta y que, por tanto, constituye "un secreto", algo que no se 
puede revelar de manera, podríamos decir, perfectamente "racional" (directa). 
Los creyentes, que "entienden" el sentido de la comunicación indirecta, no ven 
ningún inconveniente entre su fe y la razón. En cambio, a un no creyente, inca­
paz por tanto de llevar a cabo la reduplicación, le parecerá absurdo el contenido 
de la fe, porque, como él pretende, no puede ser en modo alguno comprendida. 
El problema radica en no comprender la esencia de la comunicación indirecta 
y descalificar su contenido tachándolo de incomprensible e irracional. 

En favor de Kierkegaard podríamos aducir que en cualquier experiencia 
religiosa profunda se presenta la dificultad en el momento de comunicarla. En 
el trance de expresar esa experiencia en palabras (logos=razón) surge la difi­
cultad, pero en la intimidad del creyente la armonía entre razón y fe crea un 
estado de profunda paz en el alma. 

Teniendo en cuenta la dialéctica de la comunicación se puede minimizar en 
gran medida las expresiones "irracionalistas" que invaden la obra kierkegaar­
diana. Esta es en esencia la tesis que mantiene el propio pensador danés en un 
apunte de los Papirer donde esboza una respuesta a Magnus Eiriksson, teólogo 
contemporáneo de Kierkegaard que, como ya se ha dicho, escribía bajo el nom­
bre de Theophilus Nicolaus. 38 

En el mencionado apunte de los Papirer, Kierkegaard mantiene que el objeto 
de la fe es el absurdo (según Temor y temblor), la paradoja (según el Postscrip­
tum). Esto es causa de "escándalo" para quien no tiene fe o se relaciona con 
ella desde el exterior; para el creyente, en cambio, la fe no tiene nada de absur­
do ni paradójico, sino que, gracias a ella, él posee el criterio de Dios, para quien 
"todo es posible". A la luz de la fe, el creyente entiende que este absurdo, lejos 
de ser tal, es la única verdad capaz de otorgarle la salvación eterna. 39 

36. Cfr. C. Fabro, Art. Cit. p. 189. 
37. Cfr. Fabro, Ibid., p. 178. 
38. Se trata de "La respuesta a Theophilus Nicolaus", comprendida en Papirer, X6 B 68-81. 

Quedo muy agradecido a la Dra. Julia Watkin de la International Kierkegaard Newsletter por haber­
me facilitado la traducción inglesa de este texto. 

39. Cfr. Fabro, Art. Cit. p. 193. Sobre la respuesta a Theophilus Nicolaus véanse las pp. 193-195. 



LA COMUNICACIÓN DE LA "VERDAD SUBJETIVA" EN SóREN KIERKEGAARD 93 

Para nuestro autor lo que le falta tanto a Theophilus Nicolaus como a cual­
quiera que no entienda la relación de la fe con el absurdo es "la tensión de la 
dialéctica".40 Para la especulación pura el absurdo es absolutamente incom­
prensible, para el creyente en cambio, no es absurdo. El absurdo representa para 
Kierkegaard "el criterio negativo de lo que está por encima del conocimiento 
humano y del saber", 41 pero "cuando el creyente tiene fe, el absurdo no es ab­
surdo, la fe lo transforma( ... ) Entendido correctamente -afirma Kierkegaard-, 
no hay nada espantoso en la categoría del absurdo -antes bien es la categoría 
del coraje y el entusiasmo-".42 El absurdo, lejos de ser tal, para el creyente, re­
presenta "la racionalidad más alta, aunque -aclara Kierkegaard- no en sentido 
especulativo".43 El absurdo es una "señal negativa" que ejerce una "influencia 
de contención" para la razón, porque, confiesa Kierkegaard, "entiendo muy 
bien que para la persona que no cree, la fe y el contenido de la fe sean absur­
dos, y también comprendo que tan pronto como estoy fuera de la fe, soy débil, 
cuando la duda comienza a agitarse, entonces la fe y contenido comienzan gra­
dualmente a hacerse absurdos. Pero éste puede haber sido el deseo de Dios: de 
manera que la fe -para un hombre creyente o no- sería la prueba, el examen. 
La fe fue ligada al absurdo, y el absurdo fue formado y compuesto de tal forma 
que sólo una fuerza puede permanecer sobre él -la pasión de la fe- su humil­
dad agudizada por la aflicción de la inconsciencia".44 

40. Diario, X2 A 592. 
41. Papirer, X6 B 80. 

DR. CARLOS GOÑI ZUBIETA 

Lleida 

42. Papirer, X6 B 79. Kierkegaard continúa: La fe más débil debe especular, así como el amor 
más vulnerable, que no tiene el coraje de hacerse ciego por completo, y, por esta misma razón, si­
gue siendo un amor delicado y flojo o, porque es un amor más débil, no se ciega por completo" 
(Ibid.). 

43. Papirer, X6 B 68. 
44. Ibid. 




