
NOTAS TEXTOS Y DOCUMENTOS 

Gracia y salvación. 
Homenaje a Bartolomé María Xiberta, O. C. 

En septiembre de 1955, en ocasión de asistir al IV Congreso Tomista 
Internacional que se celebraba entonces en Roma, conocí por primera 
vez a fray Bartolomé M.ª Xiberta, O.C. (1897-1967), de quien se ha escrito 
autorizadamente que «es tal vez el mayor teólogo que el Carmelo ha pro­
ducido a lo largo de los siglos».1 

Posteriormente sólo tuve ocasión de verle otra vez en Barcelona. Por 
aquellas dos únicas conversaciones, he considerado desde entonces, y 
cada vez con mayor convicción, al padre Xiberta como uno de mis maes­
tros, con el padre Ramón Orlandis, S. I., y el padre Francisco de Paula 
Solá, S. I., que dirigió mis estudios sobre san José. 

Me dijo el padre Xiberta en aquella conversación de 1955: en torno 
a «los auxilios de la divina gracia», se implicaron cuestiones que en rea­
lidad pertenecían a dos líneas temáticas diversas. Se referían unas a te­
mas pertenecientes a la fe. Tales eran las que se referían a la gratuidad, 
y carácter «antecedente» a la previsión de los méritos, de la providencia 
salvífica de Dios, y a la eficacia de la gracia «por sí misma e intrínseca­
mente». Otras cuestiones, de un orden distinto, en el plano de la explica­
ción teológica y de los instrumentos metafísicos de ésta, se referían 
a la respectiva afirmación y negación, por los dominicos y los jesuitas, 
de la «predeterminación física», y al correlativo rechazo o posición de 
una «ciencia media» sobre los futuros libres condicionados. 

No he dejado nunca de volver sobre estas cuestiones, pero sólo muy 
recientemente he podido comprobar por ciencia propia el acierto pro­
fundo de la distinción de planos que tenía tan claramente delimitada 
el padre Xiberta. 

l. En la introducción a la miscellania titulada In mansuetudine sapientiae 
(Roma, 1990). Los datos biográficos y bibliográficos sobre el padre Xiberta se 
hallan en las páginas 11 a 16. 

ESPIRITU XLIV (1995) 215-220 



216 FRANCISCO CANALS VIDAL 

Decía Paulo V, después de haber ordenado la suspensión en 1607 de 
las «disputaciones» entre la Orden de Predicadores y la Compañía de Je­
sús: «La cosa ha sido diferida. Que una y otra parte concuerden con los 
puntos capitales de la verdad católica, y enseñen que Dios, con la eficacia 
de su gracia, nos excita a obrar y hace que queramos, y doblega y cambia 
las voluntades de los hombres, de lo que en esta causa se trata; discre­
pen en el modo de explicarlo, por cuanto los Predicadores dicen que Dios 
predetermina nuestra voluntad físicamente, esto es real y eficientemen­
te, y, por el contrario, los Jesuitas sostienen que lo hace congruente y 
moralmente; pero una y otra de estas opiniones puede ser defendida». 2 

Al describir las dos opiniones opuestas, «que pueden ser defendidas», 
se describe el modo de explicar los Jesuitas cómo Dios «con la eficacia 
de su gracia» nos mueve a querer, «predeterminando nuestra voluntad 
congruente y moralmente», con expresiones que, en su literalidad, pare­
cen referirse al sistema «congruista», que defendió la Compañía de Je­
sús ante la Santa Sede, e incluso, más precisamente, a las concepciones 
y terminología que fueron característicos del gran Doctor de la Iglesia 
san Roberto Belarmino.3 

En las disputas de auxiliis la Compañía de Jesús había defendido, 
en efecto, el llamado «congruismo» belarmino-suareziano y, en coheren­
cia con ello, en 14 de diciembre de 1613, el padre Claudio Aquaviva, y 
cuarenta años más tarde el padre Francisco Piccolomini, recordaban la 
obligatoriedad de aquella enseñanza. En aquellos decretos se recorda­
ba que: «Dios hace realmente que nosotros obremos, y no sólo nos da 
la gracia, con la que nosotros podamos obrar».4 

En el texto citado de Paulo V en 1607, encontramos una clara distin­
ción entre temas, de los que entonces se estaba tratando, pero en los que 
las dos partes debían ser concordes por referirse a «lo que es capital 
en la verdad católica», con otros referentes a la explicación del modo 
por el que la gracia de Dios nos mueve a querer y a obrar el bien. 

Pero al haberse diferido la resolución pontificia, la complejidad de 
los temas tratados, con tanta precisión formulada por el padre Xiberta, 
pudo manifestarse en prejuicios y malentendidos. 

Mientras los jansenistas acusaban a la Sede Romana de haber reco­
nocido la libertad de doctrinas «semipelagianas», desde sectores «ultra­
montanos» se venía a suponer la imposibilidad de cualquier ulterior de­
finición doctrinal, aún sobre aquellos puntos capitales de los que se había 
tratado, pero que no habían sido realmente puestos a discusión. 

En la perspectiva de la historia de las doctrinas teológicas, tales ma­
lentendidos se acrecentarían al interpretar como una contingencia his-

2. Véase Pesch, S. l.: Praelectiones dogmaticae, Friburgo de Brisgovia, 1916, 
vol. V, p. 583. Véase también DS, Suppl. ad 1997. 

3. Cfr. el artículo «Grace» de J. Van der Meersch, en DThCath, París, 1925, 
t. VI, cols. 1671 y 1672. 

4. Véase el artículo «Jésuites» de Pierre Bouvier, S. I., en DThCath, París, 1924, 
t.l VIII, cols. 1032 a 1036. 



GRACIA Y SALVACIÓN. HOMENAJE A BARTOLOMÉ MARÍA XIBERTA 217 

tórica, y aún como efecto de cierto aportunismo, el que la doctrina pre­
sentada ante la Santa Sede hubiese sido la de Belarmino y Suárez. 

Escribió Raúl de Scorraille: «Quizá se facilitó así la defensa de Moli­
na, atendidas las ideas dominantes en quel tiempo».5 El propio autor se 
encuentra en el caso de reconocer la distancia entre el sistema de Suá­
rez y los errores calvinistas, pero lamenta expresamente el predominio 
que en la Compañía tuvo, en el tiempo de las disputas de auxiliis, su pen­
samiento: «Cierto que toda la Teología de Suárez, sin exceptuar su doc­
trina acerca de la predestinación, está muy lejos de dar fundamento a 
los errores de Calvino». 

«Con sentimiento hemos de decirlo: el sistema que quita la corona 
y mutila tan tristemente la idea de Molina, lo abrazaron y sustentaron 
en aquel tiempo varios de los más eminentes jesuitas, y especialmente 
Belarmino y Suárez, y con ellos Aquaviva: y aún fue presentado como 
doctrina de la Compañía, e impuesto muy luego en la enseñanza de sus 
escuelas». 6 

Los tópicos acerca de la evolución de las ideas al compás del paso 
de los tiempos tendieron a presentar cual si fuese la doctrina reconoci­
da como de libre discusión en la Iglesia y asumida oficialmente por la 
Compañía de Jesús, no ya la negación de la «predeterminación física», 
y la consiguiente afirmación de la «ciencia media», sino precisamente 
la negación de la eficacia intrínseca de la gracia. 

Había reconocido Pesch, S. l., que «el criterio de fidelidad de los teó­
logos de la Compañía en materia de gracia y de libertad está en el re­
chazo de la predeterminación física».7 

No quiero omitir a este proósito el recuerdo de mi maestro Ramón 
Orlandis, S. l., que rechazaba enérgicamente las tesis de la predetermi­
nación física y de los decretos predeterminantes, mientras sostenía una 
posición filosófica afín a Billot, y en lo teológico venía a estar más pró­
ximo a san Roberto Belarmino. 

En otros autores, con un planteamiento distinto del de Pesch, como 
en Pierre Bouvier, S. l., hallamos escrito: «La incompatibilidad que les 
pareció existir entre la predeterminación física y el concepto común del 
libre albedrío les hizo rechazar la gracia eficaz ab intrínseco, enfeudada 
a la predeterminación física». 8 

Por su parte, Severino González, S. l., rechazando no sólo la posición 
tomista, sino también la escotista y la agustiniana, sostiene que: «Nin­
gún sistema que afirme la gracia intrínsecamente eficaz puede explicar 
su concordia con la libertad».9 

5. Raúl de Scorraille, S. l.: El P. Francisco Suárez, Barcelona, 1917, vol. I, p. 416. 
6. Ibídem, pp. 447 y 440. 
7. Véase Zeitschrift f.kathol. Theol. 1909, p. 92 (citado en el artículo «Moli­

nisme» de E. Vansteendberghe, en DThCath, t. X, col. 2172). 
8. Artículo «Jésuites» de Pierre Bouvior, S. I., en DThCath, t. VIII, col. 1027. 
9. Severino González, S. I.: Sacrae Theologiae Summa, BAC, Madrid, 1953, 

III. Tractatus III, tesis 33, núm. 313 y 324. 



218 FRANCISCO CANALS VIDAL 

Entendido desde la perspectiva de Scorraille, el llamado molinismo 
diferiría en puntos capitales del molinismo congruista que se defendió 
ante la Santa Sede, y que fue establecido en la enseñanza de la Compa­
ñía por los mencionados decretos de sus propósitos generales. 

Tal era muy probablemente el pensamiento de Joseph de Maistre, al 
afirmar en defensa del molinismo que: «Todo sistema públicamente en­
señado en la Iglesia católica durante tres siglos, sin haber sido conde­
nado, no puede suponerse que sea condenable».1º 

La argumentación del ilustre apologista de la autoridad de los Pa­
pas no parece concluyente. La Iglesia definió dogmáticamente la Con­
cepción Inmaculada de María, después de haber respetado durante mu­
chos siglos la discusión del misterio, e incluso de haber formulado 
prohibiciones que impedían la libertad de acusar de herejía a sus ne­
gadores. u 

Incluso, en ocasión de la Asamblea galicana de 1682, la Santa Sede se 
limitó a declarar nulos sus acuerdos, y a exigir que no fuesen asumidos 
oficialmente en la Iglesia francesa. Pero no se los calificaría como heré­
ticos sino con posterioridad a las definiciones del Concilio Vaticano I 
sobre la plenitud de potestad e infalibilidad del magisterio pontificio.1 2 

En relación al tema a que aludía el padre Xiberta, habría que reco­
nocer que no cabía la posibilidad de que, en orden a afirmar puntos ca­
pitales de la fe, se pudiesen formular, no ya cual directivas autorizadas 
e incluso obligatorias, sino como definiciones dogmáticas, tesis que se 
movían en un orden diverso y, desde la perspectiva del misterio revela­
do, subordinado. 

Uno de los más prestigiosos adversarios del molinismo, el dominico 
Billuart, escribió: «Que la eficacia de la gracia consista en una prede­
terminación física, y que esta predeterminación se extienda a los actos 
naturales y a lo material del pecado, son cuestiones meramente metafí­
sicas, e incidentales respecto al capital dogma de que la gracia es eficaz 
por sí misma. Pero que la gracia es eficaz por sí misma e intrínsecamen­
te, lo enseñamos los tomistas como un dogma teológico íntimamente co­
nexo con los principios de la fe y próximo a la definibilidad». 13 

Posteriormente, en 6 de noviembre de 1724, el papa Benedicto XIII, 
dirigía a la Orden de Predicadores un Breve en el que alababa así a la 
escuela tomista. «Os gloriáis de que vuestras doctrinas sobre la gracia, 
principalmente en cuanto eficaz por sí misma e intrínsecamente y so­
bre la gratuidad de la predestinación ... , que habéis laudablemente ense­
ñado hasta ahora, las habéis recibido de los santos Doctores Agustín y 
Tomás, y de que son concordes con la Palabra de Dios, y lo enseñado 
por los Sumos Pontífices, los decretos de los Concilios y los dichos de 

10. Joseph de Maistre: De l'Eglise Gallicane, t. I, I, c. IX. 
11. Cfr. DS, 1426 y 2083-2084. 
12. Cfr. DS, 2281-2285 y 3064-3074. 
13. Billuart: De Deo, Dissertatio V (cfr. el artículo «Prémotion physique» de 

R. Garrigou-Lagrange, en DThCath, t. XIII, col. 65). 



GRACIA Y SALVACIÓN. HOMENAJE A BARTOLOMÉ MARÍA XIBERTA 219 

los Padres». 14 Es digno de notarse que no se mencionan aquí las expli­
caciones características de la escuela tomista, aquellas a que había alu­
dido Paulo V como opinables. 

El papa Clemente XII, el 2 de octubre de 1733, a la vez que declaraba 
confirmar las alabanzas a las doctrinas profesadas por la escuela tomista, 
afirmaba: «No queremos detraer algo a las otras escuelas católicas, que 
sienten diversamente que la escuela tomista en la explicación de la efi­
cacia de la gracia divina, cuyos méritos hacia la Santa Sede son tam­
bién preclaros».1s 

Comprendo ahora hasta qué punto el pensamiento y la actitud del 
padre Xiberta, O. C., se movían en lo esencial. Recuerdo que en aquella 
conversación reconoció elogiosamente el tomismo de la Universidad Gre­
goriana de Roma; donde, como es sabido, los profesores tomistas jesui­
tas no han profesado nunca las interpretaciones características del to­
mismo dominicano en la temática de auxiliis. 

El acierto profundo y nuclear de la advertencia del padre Xiberta 
en aquella inolvidables conversación, se me ha revelado cada vez con ma­
yor claridad. He aquí algunas afirmaciones, de autores muy significati­
vos, acerca de los puntos capitales sobre los que quiso entonces el pa­
dre Xiberta llamar mi atención. 

Sobre la eficacia de la gracia escribió san Roberto Belarmino, de­
cidido adversario de las tesis de la predeterminación física»: «Algunos 
opinan que la eficacia de la gracia se constituye por el asentimiento y 
la cooperación humana, de modo que por su resultado se llama efi­
caz la gracia, a saber porque obtiene su efecto, y obtiene su efecto por­
que la voluntad humana coopera». 

«Esta opinión es absolutamente ajena a la doctrina de San Agustín, 
y en cuanto a lo que yo juzgo, incluso ajena a la doctrina de las Divinas 
Escrituras». 16 

En otro gran Doctor de la Iglesia, san Alfonso María de Ligorio, «mar­
tillo del jansenismo», hallamos, en su Tratado de la oración como el gran 
medio para conseguir la salvación eterna y todas las gracias que espera­
mos de Dios, escrito en 1759, y que merece ser considerado como una 
obra maestra de teología espiritual: «Podemos concluir que nuestro sis­
tema u opinión se acuerda con la gracia intrínsecamente eficaz con la 
que nosotros infaliblemente, aunque libremente, obramos el bien ... No 
puede negarse que San Agustín y Santo Tomás han enseñado la doctri­
na de la eficacia de la gracia por sí misma y por su propia naturaleza».17 

Por su parte, el insigne mariólogo y josefólogo Francisco de Pau­
la Solá, S. I., para reflexionar sobre «la predestinación de San José», par-

14. Véase en el artículo «Molinisme» de E. Vansteenberghe, en DThCath, t. 
XI, col. 2178. 

15. DS, 2509. 
16. San Roberto Belarmino: De gratia et libero arbitrio, I, cap. XII. 
17. Tratado de la oración, II parte, cap. IV (en la traducción catalana de Fo­

ment de Pietat Catalana, Barcelona, 1927, en las pp. 249-250). 



220 FRANCISCO CANALS VIDAL 

tía de una exposición plenamente fiel a la doctrina de Francisco 
Suárez. «Ningún católico puede dudar de que la predestinación es gra­
tuita y antecedente; es decir: Dios, por los justos y misericordiosos se­
cretos de su voluntad determina que Pedro, por ejemplo, se salve. Este 
es el primer signo, en Dios de la predestinación de Pedro. Luego escoge 
Dios aquel orden·y conjunto de gracias con las que prevé que Pedro ter­
minará el curso de su vida en estado de gracia: segundo signo. Puede 
entonces destinar a Pedro para el apostolado y precisamente en calidad 
de Cabeza de la Iglesia. Finalmente determina darle todas las gracias 
especiales necesarias para esta misión singular». 

«De la Virgen Santísima dice el P. Suárez que es muy probable que 
fue elegida para Madre de Dios antes que para la gloria. Esto quiere de­
cir que en el Decreto Divino respecto a María Santísima el orden de los 
signos fue el siguiente: Dios determina proveer a su Hijo de una Madre, 
y escoge a María Santísima; segundo, esta Madre ha de ser digna, y por 
tanto dotada de extraordinaria santidad; a esta santidad corresponderá 
también una gloria extraordinaria». 

«¿Se puede decir lo mismo de San José? Esto es lo que como proba­
ble afirma Garrigou-Lagrange. Y tanto en San José como en María San­
tísima podríamos formular una ulterior pregunta: ¿Habrían existido en 
el caso de que no se hubiese verificado la Encarnación? Nosotros no que­
remos responder por no contar con datos suficientes». 

«Pero sí que conviene tener muy en cuenta la trascendencia de la cues­
tión primaria: la predestinación de San José a su misión singular, ante­
riormente a su predestinación a la gloria. Porque de esta precedencia 
de signos se sigue una excelencia singularísima en la santidad de San 
José y su inclusión en el orden hipostático».1 8 

Estas breves páginas no quieren evidentemente contener, ni doc­
trinal ni históricamente, un estudio sobre los nucleares temas teoló­
gicos a que se alude. Insisto en que mi objetivo no ha sido otro que 
presentar un homenaje al padre Xiberta, el insigne teólogo carmelita 
catalán. 

A los cuarenta años de mi conversación de 1955 con el insigne maes­
tro, las palabras citadas, de autores tan distantes en el tiempo y en la 
situación cultural, como Belarmino, Ligorio y Solá Carrió, dando testi­
monio de los puntos capitales sobre la gratuidad e iniciativa divina de 
la providencia salvífica y sobre la eficacia de la gracia, son para mí una 
confirmación del acierto profundo de sus orientadoras y magistrales ob­
servaciones. 

DR. FRANCISCO CANALS VIDAL 

Miembro de la Pontificia Academia Romana de Santo Tomás 

18. Francisco de Paula Solá, S. l.: «La predestinación de San José», Estudios 
josefinos, año XX, 1966, núm 38, pp. 166-167. 




