
ESTUDIOS 

Elementos de una metafísica 
tomista del ser * 

1. Ens et essentia sunt quae primo intellectu concipiuntur, ut dicit 
Avicenna in primo libro suce Metaphysicce .. . 1 

Ente y esencia son las dos primeras concepciones del intelecto. Esto 
no quiere decir que, en el tiempo, estas dos nociones sean formadas 
explícitamente antes que las demás, sino que se presentan al análisis 
como presupuestas por todas ellas, sin presuponer a su vez ninguna otra. 
La fórmula de Avicena es más compleja: Dicendum igitur quod ens et res 
et necesse tafia sunt quos statim imprimuntur in anima prima impressio­
ne quce non acquiritur ex aliis notionibus se ... 2 Tomás elimina necesse; 3 

* Título del original francés: Eléments d'une métaphysique thomiste de l'etre. 
Publicado en ADHDLMA 40 (1973), pp. 7.36. 

1. Ente et Essentia, Proemium. 
2. Met., II, 1. 
3. Esta eliminación ha sido siempre para mí motivo de sorpresa y de reflexiones 

que no me han llevado a conclusiones del todo satisfactorias. la respuesta que viene 
en primer lugar a la mente es que un musulmán como Avicena, une espontáneamente 
las dos nociones de ser y de necesario. Y sin duda alguna es en este sentido en el que 
hay que buscar la respuesta, si bien es difícil de formular. En primer lugar, todo ser es 
necesario en tanto que es; seguidamente, Tomás piensa que la necesidad de ser es la 
esencia misma de Dios, puesto que su esencia es ser en acto: «cum ipsa necessitas 
essendi sit essentia ejus, ut ex supra dictis patet» (CG I, 42, 9). Tomás ha demostrado 
(CG I, 13), que Dios es causa primera, y después (CG I, 15, 5), que hay un per se 
necessarium, y por último (CG I, 21-22), que la esencia de Dios es ser. En efecto, es en 
la S.Th. I, 2, 3, Resp. donde se prueba que Dios es el ser necesario por sí mismo: Tertia 
via est sumpta ex possibili et necessario ... Sin este aliquid quod est per se necessarium, 
non habens causam necessitatis aliunde, no habría nada: modo nihil esset. De ahí se 
sigue que no hay en Dios nada en estado de posibilidad, y que su esencia es su ser. La 
presencia, tras el argumento, de la composición de esencia y existencia en lo finito se 

ESPIRITU XLI (1992) 5-38 



6 ÉTIENNE GIL.SON 

emplea frecuentemente essentia en lugar de res, pero se verá que los dos 
son equivalentes; por el contrario, ens, está siempre presente. 

• Ens est illud quod primo cadit in conceptione humana, ut Avicen­
na dicit... 4 

• Primum cadens in apprehensione intellectus est ens, ut Avicenna 
di cit. .. 5 

• Primo in intellectu cadit ens, ut Avicenna dicit ... 6 

• Illud autem quod primo intellectus concipit notissimum et in quo 
omnes conceptiones resolvit, est ens, ut Avicenna dicit in principio 
Metaphysicre sure. 7 

2. Ens non dicit quidditatem, sed solum actum essendi, cum sit princi­
pium ipsum. 8 

Como participio presente de esse empleado sustantivamente, ens 
denota primeramente esto último, es decir, el acto de ser, y connota solo 
indirectamente lo que este ser es. Que yo sepa, Tomás ha escrito dos 
veces que ente significa solamente el acto de ser con exclusión de la 
esencia. Nuestro comentario recupera la fórmula que siempre expresará 
la postura de Tomás de Aquino, pero, las expresiones de las Sentencias, 
a veces un tanto excesivas, hacen resaltar mejor el fondo mismo del 
pensamiento: en este caso, el primado del acto de ser. Toda doctrina en 
que el sentido directo de ens no es el acto por el cual una cosa es, se 
desvía de la enseñanza auténtica de Tomás de Aquino. 

3. Nomen rei a quidditate imponitur sicut nomen entis ab esse 9 

Essentia deja traslucir la raíz verbal esse y hace pensar en un imagi­
nario participio de presente essens, que estaría con respecto esse en la 
misma relación que el ingles being está respecto a to be. Siguiendo en 
esto a Boecio, Tomás interpreta essentia por un equivalente del griego 
oooía: ousia enim apud Gr<ecos idem est quod essentia apud nos, ut 
ipsemet (Boetius) in libro «De duabus naturis» fatetur. 10 

Por otra parte, aunque la esencia no sea el ser, es aquéllo por lo que y 
en lo que la cosa tiene el ser: Essentia dicitur secundum quod per eam et 

ve plenamente en S.Th. I, 3, 4, Resp.: Secundo, quia esse es/ actualitas omnis formre 
ve/ naturre: non enim bonitas ve/ humanitas significatur in actu, nisi prout significamus 
eam esse. Oportet igitur quod ipsum esse comparetur ad essentiam qure est aliud ab 
ipso, sicut actus ad potentiam. Cum igitur in Deo nihil sit potentiale, ut ostensum es/ 
supra, sequitur quod non sit aliud in eo essentia quam suum esse. Sua igitur essentia 
est suum esse. 

4. I Sent., 1, 3, 3. 
S. I Sent., 38, 1, 4, 4. 
6. In Metaph., I, 2. 
7. De Veritate, I, l, Resp.; Cfr. op. cit. 21, 1, Resp. 
8. I Sent., 8, 4, 3. 
9. CG I, 25, 10. 

10. Ente et Essentia, II, 6 bis. 



METAFÍSICA DEL SER 7 

in ea res habet esse. 11 Por esta razón la esencia es lo que se responde a la 
pregunta ¿qué cosa es? 

• Essentia est id quod per definitionem rei significatur. 12 

• Quidditatis vero nominem sumitur ex hoc quod per definitionem 
significatur. 13 

• Et quia illud per quod res constituitur in proprio genere, vel 
specie, est quod significamus per definitionem indicantem quid est 
res, inde est quod nomen essentüe a philosophis in nomen quiddi­
tatis mutatur: et hoc est quod Philosophus in 7 Metaphysicre fre­
cuenter nominat quod quid erat esse, id est: hoc per quod aliquid 
habet esse quid. 14 

4. Non sic proprie dicitur quod esse sit, sed quod per esse aliquid sit. 15 

La esencia no es nada sin su acto de ser (esse), pero éste no es nada si 
no es el ser de algo; el ser finito no. es sino aquéllo por lo cual, una 
esencia o cosa, es. 

5. Nihil est formalius aut simplicius quam esse 16 

Aquello que en el ente es otro que (aliud) el ser, está respecto de este 
acto de ser, en la relación de materia a forma y de potencia a acto. 

• Ipsum esse est perfectissimum omnium. Comparatur enim ad om­
nia ut actus; nihil enim habet ectualitatem nisi inquantum est. 

11. Ente et Essentia, I, 2. 
12. Ente et Essentia, II, 3. 
13. Ente et Essentia, I, 2. 
14. Ente et Essentia, I, 2. La palabra natura se utiliza aquí si se considera en el 

sentido que conduce al ser natural físico o biológico objeto de las ciencias de la 
naturaleza. Como constituyente del ser finito, la naturaleza no es otra cosa que la 
esencia como principio de operaciones del ente: Hoc etiam (essentia) alio nomine 
natura dicitur, accipiendo naturam secundum ... quod natura dicitur omne illud quod 
intellectu quocumque modo capi potest ... En este sentido muy indeterminado, todo lo 
que se puede concebir es una naturaleza, pero aquí se trata de un sentido casi 
metafórico, como cuando Aristóteles dice que omnis substantia est natura: Metaph., 4, 
1015ª, 12; así comentado por Tomás, In Metaph., V, lect. 5 n. 823 (sigo la nota de R. 
Spiazzi, Opuscula Philosophica, p. 6, nota 2): Et ex hoc secundum quandam metapho­
ram et nominis extensionem, omnis substantia dicitur natura, quia natura quam dixi­
mus qure est generationis terminus substantia quredam est. Et ita cum eo quod natura 
dicitur, omnis substantia similitudinem habet. En este sentido amplio, toda naturaleza 
es una sustancia, pero, en sentido propio, la naturaleza es la esencia o forma de la 
sustancia, como principio de sus operaciones: Tamen nomen natune hoc modo 
sumptre videtur significare essentiam rei secundum quod habet ordinem ad propriam 
operationem rei, cum nulla res propria operatione destituatur. Qidditatis vero nomen 
sumitur ex hoc quod per definitionem significatur; sed essentiam dicitur secundum 
quod per eam et in ea ens habet esse. 

15. In de Div. Nom. art. 751. 
16. CG I, 23, 2. 



8 ÉTIENNE GILSON 

Unde ipsum esse est actualitas omnium rerum, et etiam ipsarum 
formarum. Unde non comparatur ad alia sicut recipiens ad recep­
tum, sed magis sicut receptum ad recipiens; cum enim dico esse 
hominis vel equi, vel cujuscumque alterius ipsum esse considera­
tur ut formale et receptum, non autem illud cui competit esse. 17 

• Formalius se entiende aquí por oposición a materiale y potentiale. 
Lo más formal es también más acto, y por tanto, más perfecto: 
Dicitur etiam essentia forma, secundum quod per formam signifi­
catur perfectio vel certitudo uniuscujusque reí, sicut dicit Avicen­
na in II Metaphysicre sure. 18 Lo que es verdad de la esencia (certitu­
do), lo es con mayor razón del esse. 

Nunca se insistirá demasiado en que este primado del ser es la línea 
que divide el tomismo de una metafísica del bien. Para ser bueno, es 
preciso, ante todo, ser. Para ser causa, propio de lo que es bueno y 
diffusivu sui, es necesario, ante todo, ser: Hoc nomen bonum est princi­
pale nomen Dei inquantum est causa, non tamen simpliciter, nam esse 
absolute prceintellegitur causce. 19 

6. Hoc quod habet esse efficitur actu existens. 20 

Lo que tiene el ser, es por eso mismo actualmente existente. Pero lo 
que no es actualmente existente no es nada, pues toda otra perfección, 
para ser real, presupone la existencia. El ser (esse) es pues, la perfección 
suprema, condición de todas las otras, la perfección de las perfecciones: 

• Hoc dico esse est ínter omnia perfectissimum, quod ex hoc patet 
quia actus est semper perfectior potentia. Qurelibet autem forma 
signata non intelligitur in actu nisi per hoc quod esse ponitur; ... sed 
hoc quod habet esse efficitur actu existens. Unde patet quod hoc 
quod dico esse, est actualitas omnium actuum et perfectio perfec­
tionum. 21 

17. S.Th. I, 4, 1, ad 3m. 
18. Ente et Esentia, I, 2. 
19. S.Th. 1, 13, 11, ad 2m. 
20. De Pot., VII, 2, 9m. 
21. De Pot., VII, 2, 9m. Unde patet quod hoc quod dico esse est actualitas omnium 

actuum, et propter hoc es/ perfectio omnium perfectionum. Nec intelligendum es/ quod 
ei quod dico esse, aliquid addatur quod sit eo formalius, ipsum determinans sicut actus 
potentiam: esse enim quod hujusmodi est, est aliud secundum essentiam ab eo cui 
additur determinandum. Nihil autem potes/ addi ad esse quod sit extraneum ab ipso, 
cum ab eo nihil sil extraneum nisi non ens, quod non potes/ esse nec forma nec materia. 
Unde non sic determinatur esse per aliud sicut potentia per actum, sed magis sicut 
actus per potentiam. Nam et in definitione formarum ponuntur proprire materire in loco 
diferentire, sicut cum dicitur quod anima est actus corporis physici organici. Et per 
hunc modum, hoc esse ab illo esse distinguitur, in quantum est talis vel talis naturre. Et 
per hoc dicit Dyonisius (Div. Nom., V) quod dicit viventia sit nobiliora quam existentia, 
tamen esse est nobilus quam vivere: viventia enim nom tantum habent vitam, sed cum 
vita simul habent et esse. 



METAFÍSICA DEL SER 9 

El empleo del verbo efficitur no debe hacer pensar en una causalidad 
eficiente del esse. Este es causa en el orden de la causalidad formal. Pero es 
por su forma actualizada por su acto de ser propio (suum esse), por lo que 
la sustancia es causa eficiente o motriz, y por tanto productora de ser. 

7. Omne quod sequitur ad esse rei, est ei accidentale 22 

El esse rei es el ser de la cosa completamente constituida, esencia y acto 
de ser. El ente completamente constituido (cosa y acto de ser) es la 
sustancia. Todo lo que se añade a la sustancia es, por definición, acciden­
te: 

• Omnis res inhrerens alicui prreter suam substantiam est accidens.23 

La sustancia se define con relación a sí misma; el accidente se define 
con relación a la sustancia, que es el sujeto del que depende su ser: 

• Accidens definitur per aliquid quod est extra essentiam ejus, scili­
cet per subjectum a quo secundum suum esse dependet. 24 

• Accidentia entia dicuntur, non quia in seipsis esse habeant, sed 
quia esse eorum est in hoc quod insunt substantire. 25 

• Et quia esse est actus entis, hoc autem verbum, inesse, est desig­
nans inhrerentiam accidentis, ideo inesse rei perfectre est esse 
accidentis, quod extraneum a reí natura esse necesse est. 26 

Esta denominación del acto de ser como esse substantiale, non acci­
dentale, debería desengañar a los que, a pesar del mismo Santo Tomás, 
quieren que el esse sea un accidente de la sustancia. El acto de ser causa 
el de la sustancia, mientras que el accidente le toma el suyo: esse non 
dicitur accidens quod sit in genere accidentis, si loquamur de ese substan-

22. CG l. 22, 2. 
23. De Pot., VIII, 2, Resp. 
24. De Pot., VIII, 4, Sm. 
25. De Subs. sep., VIII, 86. 
26. De natura accidentis, I, 466. N.B. Este opúsculo, de discutida autenticidad, no 

me parece indigno de Santo Tomás, a cuya doctrina se adhiere estrechamente; ver en 
el art. 467 la observación de que el accidente no está en el esse acto de ser sino en el 
de la sustancia: Nec erit (accidens) ut in subiecto in ipso esse rei quod est maxime 
intimum rei, sed in ipsa re cujus esse est actus: hoc enim esse est substantiale, non 
accidenta le ... Et ideo hoc esse formalius se habet ad rem constituendam in genere entis, 
quam ipsa f arma rei qure hoc ipsum esse dat, ve/ materia cui datur, ex quibus composi­
tum resulta/ cujus est hoc esse ut entis. Si el artículo siguiente (n. 468) no es de la 
pluma de Santo Tomás, es de un discípulo que lo había comprendido notablemente: 
lntimius ergo ad rem ipsam qure est ens, inter omnia est ipsum esse ejus; et post ipsum 
ipsa forma reí qua res habet ipsum esse; et ultimo ipsa materia, qurelicet sil fundamen­
tum in re, ínter ornnia ab ipso lamen esse rei magis distal. Cui propinquissimum est ipsa 
res, ut cujus est, cum per rern insit et formte et materire, nisi in homine ubi esse formre 
comrnunicatur toti, et illud esse est formre ut a qua est, quia ipsa est principium ipsius 
esse, et ultimo est ipsius materire, ut ejus in qua recipitur. Si no es exactamente su 
estilo acabado, es el pensamiento de Santo Tomás de Aquino. 



10 ÉTIENNE GILSON 

tice (est enim actus essentice), sed per quandam similitudinem, quia non 
est pars essentice, sicut nec accidens. 27 No hace falta tomar un sentido 
analógico por el sentido propio. 

8. Hoc quod est esse in nullius creaturce ratione perfecte includitur: 
cujuslibet enim creaturce esse est aliud ah eius quidditate 28 

Tomás no dice que el ser del ente sea otra cosa que la quiddidad, o 
esencia del acto finito, pues -ya lo hemos dicho- sin su quiddidad, el ser 
finito no es. Dice sin embargo, y frecuentemente, que el ser de la 
sustancia es otro que (aliud) la esencia. 

• Omnis autem essentia vel quidditas intelligi potest sine hoc quod 
aliquid intelligatur de esse suo: possum enim intelligere quid est 
horno vel prenix, et tamen ignorare an esse habeant in rerum 
natura. Ergo patet quod esse est aliud ab essentia vel quidditate, 
nisi forte sit aliqua res (scilicet Deus) cujus quidditas sit suum esse, 
et hIBc res non potest esse nisi una et prima. 29 

• Nulla res in qua est aliud essentia et aliud esse, potest esse nisi 
concurrentibus pluribus, scilicet essentia et esse. 30 

Esta es la posición que se hizo célebre bajo el nombre (mal escogido) 
de distinción de esencia y existencia o (preferiblemente) composición 
de esencia y existencia (o de esencia y ser). Sea cualquiera el nombre 
que se le dé, es el reverso de la que pronto nos encontraremos como la 
identidad en Dios de la esencia con el ser. Decir que todo este finito está 
compuesto de esencia y ser, es decir, que ese ente no es Dios. 

9. Esse est aliquid fixum et quietum in ente 31 

El ser es algo fijo y en reposo en el ente. En efecto, el ser (esse) del 
ente es acto (no potencia) y forma (no materia), y lo que no tiene 
materia ni potencia está por eso mismo despojado del devenir. El acto de 
ser del ente en devenir no está en devenir. Se puede decir lo mismo de 
otra manera: el esse del ente no es un ente, sino más bien aquello por lo 
que el ente es; el ser del ente en devenir no está en devenir. 

Comparar esta posición con otra, igualmente tomista, de que las 
formas, actuadas por sus respectivos actos de ser, no se suceden en la 
materia por vía de devenir; la forma siguiente reemplaza a la precedente 
en la materia preparada para recibirla (ver más adelante). Así pues, no 
hay nunca devenir de la forma sino por las formas, a las que el acto de ser 
( que es inmóvil) confiere existir en la materia en cada momento. Según 
la palabra del poeta: 

La materia permanece y la forma se pierde. 

27. De Pot., V, 4, 3m. 
28. De veritate, X, 12, Resp. 
29. Ente et Essentia, V, 3. 
30. CG I, 22, 9. 
31. CG I, 20, 24. 



METAFÍSICA DEL SER 11 

1 O. Unumquodque est per suum esse 32 

Puesto que el acto de ser es lo que hace de la cosa un ente, es 
necesario que este acto de ser sea propio de la cosa que lo recibe. 

• Acordándose de que el acto de ser es el constitutivo más formal del 
ente, Tomás dice que el ser es diferente en las cosas diferentes: in 
rebus diversis est diversum esse, quo formaliter res est. 33 

• A diversos objetos, diversos actos de ser: Esse est in diversis diversi­
mode.34 

• Cada cosa tiene en sí su ser propio distinto de todas las otras cosas: 
habet enim res unaqureqme in seipsa esse proprium ah omnibus 
aliis re bus distinctum. 35 

Esta doctrina exige una atenta reflexión, pues se ha intentado conce­
bir este esse propio de cada ser como específicamente distinto del de 
cualquier otro. De hecho, el esse causa en todas las cosas el mismo 
efecto: hace de ellas entes, pero para tener la existencia actual, es 
preciso que cada cosa, o esencia, tenga su acto propio de ser: esse 
uniuscuiusque est ei proprium et distinctum ab esse cuiuslibet alterius 
reí. 36 

La presencia, en cada sustancia, de un acto de ser que le sea propio, 
es lo que separa irreductiblemente la ontología tomista de la ontología 
escotista. Porque el ente tomista tiene su ser propio, distinto de cual­
quier otro, el ser no puede predicarse de dos sustancias más que analógi­
camente; para que el ser pueda ser predicado unívocamente de dos 
cosas, sería preciso que ambas no tuvieran más que un ser común, y 
consecuentemente que no fueran más que una sola cosa. 

11. Res propter hoc differunt, quod habent diversas naturas quibus 
acquiritur esse diversimode 37 

Cada cosa es un ente distinto en virtud del esse que hace de ella un 
existente, pero su esse la hace distinta como ente (ens), no como cosa 
(res). Puesto que, como causa formal del ente, el acto de ser produce en 
todos el mismo efecto, no pueden ser diversificados más que por sus 
esencias o naturalezas. 

Las cosas son diferentes, en lo que tienen de naturalezas diferentes, 
en razón de las cuales adquieren el ser de maneras diferentes: 

• Res propter hoc differunt, quod habent diversas naturas quibus 
acquiritur esse diversimode. 38 

32. CG I, 22, 5. 
33. I Sent. 19, 5, 5 sol. 
34. Ente et Essentia, VI. 
35. CG I, 14, 2. 
36. De Pot., VII, 3, Resp. 
37. CG I, 26, 3. 
38. CG I, 26, 3. 



12 ÉTIENNE GILSON 

Tomás dice, además, que el ser de un hombre y el de un caballo no 
son el mismo ser y que el ser de tal hombre no es el ser de tal otro: 

• Non idem est esse hominis et equi, nec huius homini et illius ho­
mini. 39 

La razón de ello es que tal ser se distingue de tal otro no en tanto que 
ambos son, sino en tanto que son de tal o cual naturaleza.40 Un impor­
tante corolario es que, puesto que el ser es bueno en tanto que es, las 
diversas maneras de ser resultan de la diversidad de esencias, definiendo 
por eso mismo una jerarquía de seres: 

• Ex diverso modo essendi, constituuntur diversi gradus entium.41 

12. Esse proprium cuiuslibet rei est tantum unum 42 

Cada cosa tiene más que un único ser propio. Esto es evidente, 
puesto que habría dos cosas -y no una sola- si hubiera dos seres. De ahí 
se sigue la importante doctrina de la unicidad de la forma sustancial en 
el ente. 

13. Nihil est simpliciter unum nisi per formam unam, per quam habet res 
esse 43 

El esse confiere al ente la existencia actual, pero es la esencia como 
forma la que hace al ente ser lo que es: 

• Qmelibet forma substantialis facit ens completum in genere subs­
tantire facit enim ens actu et hoc aliquid.44 

Actualizando una forma tal, el esse determina necesariamente un ente 
único, cuya unidad es la de su forma: 

• En efecto, es al mismo principio al que debe la cosa ser un ente y 
un ser una; y es porque lo que se denomina por formas diferentes, 
no es uno absolutamente sino por accidente, como un hombre 
blanco. 45 

Por ejemplo, si se admite que el alma está unida al cuerpo como su 
forma sustancial, no puede haber allí más que una sola alma en un solo 
cuerpo: 

39. S.Th. I, 3, 5, Resp. 
40. De Pot. VII, 2, 9m. 
41. CG I, 50, 7. 
42. CG I, 42, 17. 
43. S.Th. I, 76, 3, Resp. 
44. CG II, 58, 6. 
45. S.Th. I, 76, 3, Resp. 



METAFÍSICA DEL SER 13 

• Sic ergo dicendum quod eadem numero est anima in homine, 
sensitiva et intellectiva et nutritiva.46 O también: In uno individuo 
non est nisi una forma sustantialis, et secundum hoc oportet dicere 
quod per formam substantialem, qure est forma humana, habet hoc 
individuum, non solum quod sit horno, sed quod sit animal, et 
quod sit vivum, et quod sit corpus, et substantia et ens.47 Como 
sigue diciendo el mismo texto. Cada cosa es una en tanto que es un 
ser. Ahora bien, es por su forma que cada cosa es un ente en acto, 
bien se trate del ser de la sustancia o del ser del accidente, por 
tanto, toda forma es acto, y consecuentemente es la razón de la 
unidad por la cual cada cosa es una. 

l. Ad hoc enim quod aliquid sit forma substantialis alterius, duo 
requiruntur. Quorum unum est, ut forma sit principium essen­
di substantialiter ei cuius est forma, principium autem dico, 
non factivum, sed formale, quod aliquid est et denominatur 
ens. Unde sequitur aliud, scilicet quod forma et materia conve­
niant in uno esse: quod non contigit de principio effectivo cum 
eo cui dat esse. Et hoc esse est in quo subsistit substantia 
composita qure est una secundum esse, ex materia et forma 
constans.48 

2. Impossibile est unius et eiusdem rei esse piures formas subs­
tantiales; nam cum forma substantialis faciat esse non solum 
secundum quid, sed simpliciter, et constituat hoc aliquid in 
genere substantire si prima forma hoc facit, secunda adveniens, 
inveniens subiectum iam in esse substantiali constitutum, acci­
dentaliter ei adveniet; et sic sequeretur quod anima sensibilis 
et rationali in homine corpori accidentaliter uniantur. Nec 
potest dici quod anima vegetabilis qure in planta est forma 
substantialis, in homine non sit forma substantialis, sed disposi­
tio ad formam, quia quod est de genere substantiae nullius 
accidens esse potest.49 

3. Inter omnia esse est illud quod inmediatius et intimius conve­
nit rebus, ut dicitur in lib. De Causis (prop. 4); unde oportet, 
cum materia habeat esse actu per formam, quod forma dans 
esse materire, ante omnia intelligatur advenire materire, et in­
mediatius ceteris sibi inesse. Est autem hoc proprium formre 
substantialis quod det materire esse simplicitar; ipsa enim est 
per quam res est hoc ipsum quod est ... Ex quo patet quod ínter 
formam substantialem et materiam non potest cadere aliqua 
forma substantialis media, sicut quidam voluerunt, ponentes 
quod secundum ordinem generum, quorum unum sub altero 
ordinatur, est ordo diversarum formarum in materia ... Sed hac 

46. S.Th. I, 76, 3, Resp. 
4 7. De Spirit. crea t. 3, Resp. 
48. CG 11, 68, 3. 
49. De Pot. 111, 9 ad Resp. 



14 ÉTIENNE GILSON 

positione facta, sola prima forma, qme faceret esse substantiam 
actu, esset substantialis, alire vero omnes accidentales; quia 
forma substantialis est qure facit hoc aliquid, ut iam dictum est. 
Oportet igitur dicere, quod eadem numero forma sit per quem 
res habet quod sit substantia, et quod sit in ultima specie 
specialissima, et in omnibus intermediis generibus.50 

14. Oportet igitur quod ratio substantiae intelligatur hoc modo, quod 
substantia sit res cuí conveniat esse non in subjecto 51 

La definición más común que se suele dar de la sustancia es: Lo que · 
es por sí. Esta definición no es tomista, pues sólo Dios es por sí. Ens per 
se non est definitio substantice. 52 Según la definición común, la sustancia 
se definiría por el género ser y la diferencia específica por sí; pero ya se 
sabe que ser no es un género porque todo lo que se le podría añadir 
como diferencia específica sería ya ser. Como género, el ser incluye 
todas sus diferencias específicas posibles. Refiriéndose a la distinción de 
«esencia» y «ser» en lo finito, se puede decir que la sustancia es aquello 
cuya esencia es tal, que es capaz de subsistir si recibe el acto de ser. Es 
algo a lo que conviene la existencia por sí y no por un sujeto. 

15. Forma corporis non est ipsum esse sed essendi principium 53 

Santo Tomás dice frecuentemente que la forma da el ser, pero no da 
a la sustancia más que el ser que ella misma recibe. Y todavía más a 
menudo dice que el ser viene a la sustancia per formam, pero el ser que 
la forma transmite es el que ella misma tiene del esse. 54 

• Per hoc enim in compositis ex materia et forma dicitur forma esse 
principium essendi, quia est complementum substantire cuius ac­
tus est ipsum esse; sicut diaphanum est reri principium lucendi, 
quia facit eum proprium subjectum lucis.55 

• Unde in compositis ex materia et forma, nec materia nec forma 
potest dici ipsum quod est, nec etiam ipsum esse; forma tamen 
potest dici ipsum quo est, secundum quod est essendi principium. 
Ipsa autem tata substantia est ipsum quod est, et ipsum esse est 
quo substantia denominatur ens.56 

Este pasaje es absolutamente perfecto. Nótese una vez más, que el 
esse no es lo que es, puesto que non proprie dicitur quod esse sit, sed 
quod per esse aliquid sit. 

50. De Anima, 9, Resp. 
51. CG 1, 25, 10. 
52. De Pot. VII, 3, 4m. 
53. CG I, 27, 3. 
54. Sobre la relación forma/esse, ver S.Th. I, 14, 4, Resp.; I, 29, 1, 4m. 
55. CG 11, 54, S. 
56. CG 11, 54, 6. 



METAFÍSICA DEL SER 15 

16. Essentia comprehendit materiam et formam 57 

Los dos términos extremos del orden del ser son el esse y la materia 
prima. La noción de materia es la menos comprensible porque, de suyo, 
la materia no es nada: 

• Materia dicitur quod habet esse ex eo quod sibi advenit, quia de se 
esse incompletum, immo nullum esse habet, ut dicit Commentator 
in secundo De Anima, cap. I.58 

No es preciso, pues, intentar conseguir la materia en sí, sino sola­
mente la-materia-de-un-ser. Es del esse de este ente, de quien ella tiene 
su existencia. la forma del ente finito da a su materia el ser requerido 
para que ella misma tenga un sujeto en el que subsistir. 

• Essentia est id quod per definitionem rei significatur. Definitio 
autem substantiarum naturalium non tantum formam continet sed 
etiam materiam; aliter enim definitiones naturales et mathematicre 
non diferrent. Nec etiam potest dici quod materia in definitione 
substantire naturalis ponatur sicut additum essentire eius, vel ens 
extra essentiam eius, quia hic modus definitionis est proprium 
accidentibus, qure essentiam perfectam non habent; unde oportet 
quod in definitione sua subjectum recipiant, quod est extra ge­
nus eorum. Patet ergo quod essentia comprehendit materiam et 
formam. 59 

Quizá la manera más simple de representarse este principio in­
comprensible es concebirlo como la determinabilidad esencial al ser 
finito. 

17. Privatio est principium in fieri et non in esse.60 

La privación no difiere realmente de la materia, sino con una distin­
ción de razón. La materia es principio constitutivo del ente finito; la 
privación es constitutiva de su devenir. El devenir del ente, supone en el 
ente la posibilidad de adquirir una determinación formal que le falta y 
que debería poseer como algo requerido para la perfección de su natura­
leza. Con relación a la materia en general, la privación es la potenciali­
dad de una falta de perfección debida a la esencia: 

• Unde materia et privatio sunt idem subjecto, sed differunt ratione. 
Idem enim est res et infiguratum ante adventum formre sed ex alia 
ratione dicitur res et ex alía infiguratum. 61 

Porque la privación no es más que un caso particular y accidental de la 

57. Ente et Essentia, 11, 5. 
58. De principiis naturre ad fratrem Sylvestrem, I, 339. 
59. Ente et Essentia, II, 5. 
60. De Principiis naturre 11, 344. 
61. De Principiis naturre 11, 343. 



16 ÉTIENNE GJLSON 

materialidad, Tomás analiza siempre la sustancia finita sólo en tres ele­
mentos: 

• In substantiis enim et materia et forma compositis tria invenimus, 
scilicet materiam et formam et ipsum esse. 62 

Tales son los rasgos principales de la ontología tomista del acto de 
ser o esse, concebidos en la sustancia finita como el acto de los actos y la 
perfección de las perfecciones. 

Tomás no procede a una simple extensión lógica de la noción de acto 
a la noción de ser. Su metafísica del ser no es una «actología»; al 
contrario, Tomás incluye la noción de acto bajo la de ser. Uno de los 
peligros que siempre amenazan a las escuelas tomistas es el olvido de 
esta simple regla; que los sujetos no son afirmados de los predicados, 
sino los predicados de los sujetos. En la proposición el ser es acto, «es» 
significa la verdad de la proposición el acto es ser, pues si el acto no es 
ser no es nada. No hay que olvidar que desde sus primeros pasos y 
siempre, el tomismo es un realismo. El hecho de que la cosa es, funda 
la verdad de la proposición respecto a ella. Contrariamente a todos 
los idealismos, el tomismo funda la verdad sobre el ser, no sobre la 
verdad: 

• Esse rei, non veritas eius, causat veritatem intellectus. Unde Philo­
sophus dicit quod opinio et oratio vera est ex eo quod res est, non 
ex eo quod res vera est. 63 

La verdad está en el pensamiento, no en la cosa, pero la verdad es 
causada en el pensamiento por la existencia de la cosa: 

• Veritas enim nostri intellectus, vel verbi, ah existentia reí cau-
satur.64 

Esto se puede decir del auténtico aristotelismo, pero el auténtico tomis­
mo va más lejos: Puesto que una cosa incluye a la vez su quiddidad y su 
ser, la verdad está más fundada sobre el ser de la cosa que sobre su quid­
didad: 

• Veritas fundatur in esse rei magis quam in ipsa quiddidate. 65 

La justificación metafísica última de esta posición es que, por sí 
misma y aparte de su acto de ser, la esencia no es nada. La noción de una 
esencia creada sin su acto de ser propio es contradictoria e imposible: 

• Ex hoc ipso quod quidditati esse attribuitur, non solum esse, sed 
ipsa quidditas creari dicitur; quia antequam esse habeat nihil est, 

62 . De Anima, 6, Resp. 
63. S.Th. I, 16, 1 ad 3m. 
64. De Pot. 111, 17, 29m. 
65. I Sent., 10, 5, l. 



METAFÍSICA DEL SER 17 

nisi forte in intellectu creantis, ubi non est creatura sed creatix es­
sentia.66 

Todas las doctrinas que atribuyen a la esencia un esse essentiae que 
le sea propio, se excluyen por eso mismo de la tradición tomista auténti­
ca. Ser creado y tener un ser propio es la misma cosa. 

Aquí, como siempre, la doctrina de Aristóteles recibe un sentido 
nuevo y alcanza una profundidad nueva; el tomismo no es una doctrina 
de la primacía del acto, sino porque, ante todo, es una doctrina de la 
primacía del ser: 

• Onme quod est esse habet; est igitur in quocumque pneter Pri­
mum, et ipsum esse tamquam actus, et substantia rei habens esse 
tanquam potentia receptiva huius actus quod est esse. 

Esta misma noción del primado del acto de ser en lo finito, abre un 
nuevo paso de la ontología a la teología que corona la metafísica. 

18. Deus est ipsum esse 67 

Los diversos entes de los que se compone el mundo convienen todos 
en una cierta unidad, bien sea la de la especie o la del género. Todos 
convienen al menos en la existencia, es decir en el hecho de que son. Es 
necesario, por tanto, que todos tengan un mismo y único principio de su 
ser: 

• Unde oportet quod omnium istorum sit unum principium, quod est 
omnibus causa essendi.68 

Ya que el argumento consiste en probar la existencia de una 
causa única de todo el ser, la prueba de la unicidad de Dios se 
confunde frecuentemente con la de su existencia. La argumenta­
ción se muestra en toda su extensión en el Comentario sobre las 
Sentencias II, 1, 1, l. Parte del hecho que la entidad está presente 
en todas las cosas en diversos grados, más o menos, según sus natu­
ralezas: 

• Invenitur enim in omnibus rebus natura entitatis, in quibus­
dam magis nobilis et in quibusdam minus. 

Estas naturalezas no son el ser que tienen, puesto que se puede 
concebir siempre la esencia de una cosa sin concebir que es: 

• Ita tamen quod ipsarum rerum naturre non sunt hoc ipsum esse 
quod habent; alias esse esset de intellectu cuiuslibet rei possit 
intelligi non intelligendo de ea an sit. Ergo oportet quod ab aliquo 
esse habeant. 

66. De Pat. III, 5, 2m. 
67. CG I, 25, 3. 
68. De Pat. III, 6, Resp. 



18 ÉTIENNE Gil.SON 

Remontando de causa en causa, se llega a un ser cuyo esse no tiene 
causa; a menos que se continúe al infinito, lo cual es imposible, oportet 
devenire ad aliquid cuius natura sit ipsum suum esse. Así se ha probado 
la existencia de un principio de todo el ser que es el Ser Mismo. Y no 
puede haber más que uno; ya que la naturaleza de la entidad es la misma 
en todos los entes, al menos analógicamente hablando, esta causa prime­
ra debe ser una: 

• Cum natura entitatis sit unius rationis in omnibus secundum analo­
giam; unitas enim causati requirit unitatem in causa per se; et bree 
est via Avicennre VIII Metaph., quasi per totum. 

Tomás siempre ha tenido por legítima esta manera de probar la 
unicidad de Dios como Ser supremo y causa del ser de todos los 
entes: 

• Hoc autem quod est esse, communiter invenitur in omnibus rebus 
quantumcumque diversis. Necesse est ergo esse unum essendi 
principium, a quo esse habeant qurecumque sunt quocumque 
modo, sive invisibilia et spiritualia, sive sint visibilia et corporalia. 69 

Podemos preguntarnos por qué Tomás de Aquino no ha incluido esta 
prueba tan directa en las cinco vías o al menos como una sexta vía. La 
razón de ello tal vez esté en que no ha querido presentar en la Suma 
Teológica ni en la Contra Gentiles, más que pruebas de Dios cuyos 
fundamentos no fuesen reconocidos por todos los filósofos con autori­
dad en las escuelas. La composición de esencia y ser en la sustancia que 
esta prueba supone, no era admitida por los discípulos de Averroes, que 
se consideraban los únicos intérpretes autorizados del pensamiento de 
Aristóteles. Quizá por esto, la más tomista de las pruebas de la existencia 
de Dios no ha encontrado sitio en ninguna de las dos Summas, entre las 
otras pruebas recogidas por los autores. Pero Tomás le ha encontrado 
otros lugares: 

• Si enim aliquid invenitur in aliquo per participationem, necesse est 
quod causetur in ipso ab eo cuí essentialiter convenit.70 O más 
simplemente aún: Omnis actus qui est citra ultimum, est in poten­
tia ad ultimum actum; ultimus autem actus est ipsum esse.71 

¿Qué se puede decir de la naturaleza de ese Acto puro? 

19. Deus est suum esse 72 

Puesto que Dios es el ser puro, es su mismo ser. Si fuera una esencia 
distinta de su ser, sería el ser de esta esencia y no el ser puro y simple. 

69. S.Th. I, 65, 1, Resp. 
70. S.Th. I, 44, 1, Resp. 
71. Comp. Theol., XI. 
72. CG I, 22, S. 



METAFÍSICA DEL SER 19 

Esto es lo que Tomás expresa diciendo que Deus est sua essentia, 
quidditas seu natura.13 

El ser de la esencia, la quiddidad o la naturaleza tiene lugar en él y 
todas ellas son en él su ser: 

• In Deo non est aliud essentia vel quidditas quam suum esse.74 

• En efecto, lo que se puede llamar la esencia de Dios es la actuali­
dad misma del ser: Hoc autem, scilicet esse in actu, est ipsa divina 
essentia. 75 

Para poder llamarlo «ente» como se hace a menudo, habria que precisar 
que no es un ens en virtud de un acto de ser añadido a su esencia o 
quiddidad, sino -caso único- como siendo aquél cuya esencia es .el 
mismo ser: Deus est ens per essentiam suam, quia est suum esse. 76 Pero si 
se llama esencia o quiddidad a lo que en el ente se distingue de su esse o 
acto de ser, hay que decir que en Dios, la quiddidad es el esse mismo: 
quidditas Dei est ipsum suum esse. 71 Dicho de otro modo: Dios no tiene 
quiddidad, sino su ser: non habet quidditatem nisi suum esse. 18 Este 
pasaje es el que más cerca está de los filósofos según los cuales Dios no 
tiene esencia. 

Santo Tomás hace alusión a esto en el De Ente et essentia, V, 30: 

• Aliquid enim est, sicut Deus, cuius essentia est ipsum suum esse, et 
ideo inveniuntur aliqui philosophi dicentes quod Deus non habet 
quidditatem vel essentiam, quia essentia sua non est aliud quam 
esse suum. 

Los nombres de estos filósofos aparecen en el comentario de las Senten­
cias, I, 2, l, sol.: 

• Quidam enim dicunt, ut Avicenna ... et Rabbi Moyses, quod res illa 
qure Deus est, est quoddam esse subsistens, nec aliquid aliud nisi 
esse in Deo est: unde dicunt quod est sine essentia ... 

Tomás de Aquino nunca ha adoptado expresamente este modo de 
hablar quizá por respeto al lenguaje de la teología trinitaria donde la 
noción de esencia juega un importante papel, quizá porque decir que 
Dios no tiene esencia parece indicar que algo le falta a su ser cuando en 
realidad se quiere decir todo lo contrario. Sea cual fuere la razón de su 
abstención, su pensamiento es el mismo que el de Avicena y Maimóni­
des: no hay diferencia perceptible entre decir que la esencia de Dios es 
su ser y decir que es el ser sin esencia distinta del acto puro de ser. 

73. CG I, 21, l. 
74. CG I, 22, l. 
75. CG I, 24, 5. 
76. CG II, 15, 5. 
77. CG I, 25, 5. 
78. CG I, 25, 10. 



20 ÉTIENNE GILSON 

20. Esse divinum, quod est eius substantia, non est esse commune.79 

El esse que se dice de Dios no es el concepto abstracto de ser en 
general, el más universal de los universales. Como todos los universales, 
el ser en general es un ente de razón sin una realidad distinta de la del 
intelecto que la concibe: 

• Multo minus et ipsum esse commune est aliquid prreter orones res 
existentes, nisi in intellectu solum. 80 

Por el contrario, libre de toda limitación quidditativa, el ser divino es 
el máximo de actualidad positiva y realmente existente. Es el ser al cual 
-a diferencia del ser en general- es imposible añadir nada. 

• Ens commune est cui non fit additio, de cuius tamen ratione non 
est ut ei additio fieri non possit, sed esse divinum est esse cui non 
fit additio, et de eius ratione est ut ei additio fieri non possit; unde 
divinum esse non est esse commune.81 

• De aquí se deriva inmediatamente la siguiente proposición: Puesto 
que el ser divino no es el ser común, est esse distinctum a quolibet 
alio esse. Unde per ipsum suum esse Deus differt a quolibet alio 
ente. 82 

21 . Divina essentia est per se singulariter existens et per se ipsa indivi­
duata. 83 

Ninguna proposición tomista destaca tan fuertemente lo que tiene de 
propia la noción existencial de Dios en la doctrina. Por existencial, se 
entiende aquí sólo lo que opone esta noción a la idea general abstracta 
de ser cuya única realidad es la del espíritu que la concibe. La metafísica 
no es una lógica y el realismo tomista es la antítesis exacta de la filosofía 
de Hegel que comienza por la posición del ser abstracto, cuyo vacío le 
hace indiscernible de la nada. 

El Dios de Santo Tomás es el ente individuado por el hecho de que es 
el único cuya esencia es ser: 

• Unde per suum esse Deus differt a quolibet alio ente. 84 

• Sicut dicitur in libro De Causis ipsum esse Dei distinguitur et 
individuatur a quolibet alio esse, per hoc ipsum quod est esse per 
se subsistens, et non adveniens alicui naturre qure sit aliud ab ipso 
esse.85 

79. De Pot. VII, 2, 4m. 
80. CG I, 26, 5. 
81. O.P. VII, 2, 6 m. 
82. O.P. VII, 2, 4m. 
83. CG I, 21, 4. 
84. D.P. VII, 2 4m. 
85. D.P. VII, 2 5m. 



METAFÍSICA DEL SER 21 

22. Ipsum esse absolute consideratum infinitum est 86 

Consecuencia necesaria de la noción de Dios como acto puro de ser, 
libre de toda limitación por la esencia, quiddidad o naturaleza: 

• Esse Dei curo non sit aliquo receptum, sed sit esse purum, non 
limitatur ad aliquem modum perfectionis essendi, sed totum esse 
in se habet, et sic, sicut esse in universale acceptum ad infinita se 
potest extendere, ita divinum esse infinitum est; et ex hoc patet 
quod virtus vel potentia sua activa est infinita.87 

Decir que Dios es el esse puro y decir que es infinito, es la misma cosa: 

• Omne namque quod secundum suam naturam finitum est, ad 
generis alicuius rationem determinatur. Deus autem non est in 
aliquo genere, sed eius perfectio omnium generum perfectiones 
continet... Est igitur infinitus. 88 

23. Causa prima est supra ens 89 

Puesto que no tiene esencia distinta de su ser, Dios no es un ente; está 
pues, por encima del ente, cuya definición -como compuesto de esencia 
y de ser- es participar el ser de manera finita. De aquí deriva la proposi­
ción siguiente, a saber, que Dios escapa a nuestro entendimiento: 

• Causa prima est supra ens inquantum est ipsum esse infinitum, ens 
autem dicitur id quod finite participat esse; et hoc est proportiona­
tum intellectui nostro, cuius obiectum est quod quid est; unde illud 
solum est capabile ab intellectu nostro quod habet quidditatem 
participans esse; sed Dei quidditas est ipsum esse, unde est supra 
intellectum. 90 

24. Sicut (Dei) substantia est ignota, ita et esse 91 

El ser y la cosa son las primeras nociones concebidas por el intelecto, 
pero el ser no nos es conocido más que bajo la forma de ente, que es lo 
que -porque hay una quiddidad- participa el ser de una manera finita 
(ens dicitur id quod finite participat esse). Siendo Dios el ser cuya 
sustancia es ser, sin ninguna determinación esencial y trascendiendo así 
el orden del ente, trasciende al mismo tiempo el orden de los objetos 
que se pueden concebir. Nos es imposible concebir un ente que no fuera 
más que su acto de ser, lo cual seria para él ser sin ser nada. Sabemos 
pues, que Dios es, pero ignoramos lo que es, por la sencilla razón de que 
no hay en El un lo que que conocer. 

86. CG I, 43, 8. 
87. D.P. I, 2, Resp. 
88. CG I, 43, 4. 
89. Super De Causis, prop. 6. 
90. Super De Causis, loe. cit. 
91. D.P. VII, 2, lm. 



22 ÉTIENNE GILSON 

De ahí la conclusión del De Potentia, VII, 2, lm: Ente (ens) y ser 
(esse) se dice en dos sentidos, como se deduce de Metaph. V. Unas veces 
significa la esencia de la cosa, o su acto de ser; pero otras veces significa 
la verdad de la proposición, incluso en lo que no tiene de ser ... En el 
primer sentido, el ser en Dios es la misma cosa que la sustancia y lo 
mismo que su sustancia nos es desconocida lo mismo también lo es su 
ser. En el segundo sentido sabemos que Dios es, porque concebimos 
esta proposición en nuestro intelecto a partir de sus efectos. 

La doctrina del conocimiento analógico de Dios no contradice ni 
disminuye en nada esta conclusión, pues tener un concepto del ser 
mismo de Dios no es sólo concebirlo como causa de sus efectos; en la 
noción de un efecto de Dios, la naturaleza o la quiddidad del efecto es 
sólo propiamente objeto de concepto. 

25. Cognoscitur (Deus) per ignorantiam nostram, inquantum scilicet hoc 
ipsum est Deum cognoscere, quod nos scimus nos ignorare de Deo quid 
sit 92 

Esta profesión deliberada de ignorancia del ser divino no es resignación 
pasiva al agnosticismo, es una cumbre a la que sólo se accede tras un 
esfuerzo difícil y costoso. Se trata de la prohibición de creer conocer lo que 
de hecho no se conoce. Toda pretensión de conocer algo del ser divino en 
sí mismo es una ilusión que nos hace concebirlo como infinitamente 
inferior a lo que verdaderamente es. Para imaginarse que se concibe el 
acto de ser, sería preciso creerse en estado de visión beatífica. 

La teología negativa es, pues, el fruto positivo de un esfuerzo heroico 
para deshacerse de la ilusión de que se sabe ya lo que Dios es. Saber 
esto, no es solamente la cumbre de nuestro conocimiento de Dios en 
esta vida. Es el punto más perfecto al cual puede acceder nuestro cono­
cimiento: 

• Et hoc est ultimum et perfectissimum nostrre cognitionis in hac 
vita, ut Dyonisius dicit in libro de Mystica Theologia, cum Deo 
quasi ignoto coniungimur, quod quidem contingit dum de eo quid 
non sit cognoscimus, quid vero sit penitus manet ignotum. Unde et 
ad huius sublimissimre cognitionis ignorantiam demostrandam, de 
Moyse dicitur, Ex. XX, 21, quod accesit ad caliginem in qua est 
Deus.93 

26. Hoc nomen, «Qui est» est maxime proprium nomen Dei 94 

Corolario del principio que Dios no tiene otra quiddidad, esencia, 
naturaleza o substancia que el ipsum esse; por tanto, ningún nombre 
puede designarlo más propiamente que est. 

92. De Div. Nom. VII; ed. C. Pera, n. 731. 
93. CG III, 49, 9. 
94. S.Th. I, 13, 11, Resp. 



METAFÍSICA DEL SER 23 

• Non enim significa (Qui est) formam aliquam, sed ipsum esse. 
Unde cum esse Dei sit ipsa eius essentia, et hoc nulli alii conveniat, 
ut supra (q.3 a.4) ostensum est, manifestum est quod inter alia 
nomina. Hoc maxime proprie nominat Deum: unumquodque enim 
denominatur a sua forma. 95 

Se puede encontrar un ejemplo del género de meditación que condu­
ce a la conquista de esta sublime ignorancia sobre las pretensiones de un 
saber ilusorio, en I Sent. 8, 1, 1 ad 4m: 

• Todos los otros nombres significan una cierta manera determinada 
de ser, como sabio significa ser aquella cosa determinada; pero 
este nombre «Qui est» significa el ser absoluto y sin nada añadido 
que lo determine; es por lo que el Damasceno dice que no significa 
lo que es Dios, sino que significa una especie de océano de sustan­
cia infinito y como sin término. Por otra parte, cuando vamos 
hacia Dios siguiendo la vía de eliminación, comenzamos por negar­
le lo corporal, segundo, negamos lo intelectual tal como se en­
cuentra en las criaturas, como la bondad y la sabiduría; queda 
entonces en nuestro intelecto solamente que Dios es, lo que lo deja 
en una cierta confusión. Pero, al fin, eliminamos de él este ser 
mismo tal como es en las criaturas y el intelecto queda entonces 
sumergido en una especie de oscuridad de ignorancia según la 
cual, en el estado de nuestra vida presente, estamos excelentemen­
te unidos a Dios y es en esa especie de nube donde se dice que Dios 
habita. 

Nótese que el estado de confusión en que se encuentra el intelecto 
comienza cuando hay que intentar imaginar que Dios es, sin ninguna 
esencia determinada. En cuanto a concebirlo sin ser finito, que es el 
único del que nosotros tenemos experiencia, está claro que es intentar 
lo imposible: 

• Non potest esse tanta similitudo ínter Creatorem et creaturam, 
quin maior inveniatur ibi dissimilitudo propter hoc quod creatura 
in infinitum distat a Deo.96 

Observemos ahora cómo es posible descender a los entes a partir del 
Ser.97 

95. S.Th. I, 13, 11, Resp. 
96. Expositio super Decretalem, concl. 
97. Podriamos introducimos aquí en la investigación de lo que hoy se llama los 

atributos de Dios, que nosotros le atribuimos en analogía con los poderes humanos del 
actuar, para volvemos así inteligible la acción creadora: inteligencia, voluntad, poder, 
etc. En cada caso se concluye que en Dios el poder en cuestión es idéntico al esse: 
ipsum eius intelligere est eius essentia et eius esse (S.Th. 1, 14, 4, Resp.). Dios es la 
Verdad pues es el ipsum suum intelligere (S.Th. I, 16, 5, Resp.). Y El es también 
voluntad: Et sic oportet in Deo esse voluntatem, cum sil in eo intellectus. Et sicut suum 
intelligere sil suum esse, ita suum ve/le (S.Th. I, 19, 1, Resp.). Dios es también su poder, 
S.Th. I, 25, 1, 2m; I, 25, 2, Resp. Cfr. CG I, 45 (intelligere); I, 73 (voluntas); I, 98 (vita). 



24 ÉTIENNE Gu..soN 

27. Competit Deo ut sit aliis essendi principium et causa 98 

En efecto, el acto es el principio de la acción: Actus actionis princi­
pium est. 99 Un ser es, pues, activo en tanto que está en acto: ex hoc ipso 
qua aliquid actu est, activum est. 100 Lo mismo que nada padece sino en 
virtud de su potencia pasiva, que es materia, nada actúa más que en 
razón de su acto primero, que es forma. Ahora bien, Dios es el acto 
primero y puro de toda potencia; le conviene de modo supremo, actuar 
y difundir su semejanza a otros seres: 101 

• Agere aliquem effectum per se convenit enti actu, nam unumquod­
que agens secundum hoc agit quod in actu est. Omne igitur ens 
actu natum est agere aliquid actu existens. Sed Deus est ens actu, 
ut ostensum est. Igitur sibi competit agere aliquid ens actu cui sit 
causa essendi. 102 

28. Natura cujuslibet actus est quod seipsum communicet quantum possi­
bile est. Unde unumquodque agens agit secundum quod in actu est. Agere 
vero nihil aliud est quam communicare illud per quod agens est actu, 
secundum quod est possibile. Natura autem divina maxime et purissime 
actus est. Unde et ipsa seipsam communicat quantum possibile est. Commu­
nicat autem seipsam per solam similitudinem creaturis; quod omnibus patet, 
nam qucelibet creatura est ens secundum similitudinem ad ipsam. 103 

Todo actúa en tanto que es acto; obrar es causar, y la naturaleza del 
efecto es representar su causa, pues lo propio de la causa activa es 
comunicar al efecto algo de su propio ser. En el caso de la producción 
de los entes por Dios, puesto que la naturaleza de la causa no es 
comunicable, el efecto no puede participar de la naturaleza de la causa 
más que asemejándosele e imitándole. Ahora bien, Dios es el puro acto 
de ser, y puesto que la necesidad de ser es su esencia, 104 es necesario que 
sus efectos se le asemejen ante todo, siendo. 

29. Ens et non ens in infinitum distant. Sed operari aliquid ex distantia 
infinita est infinitce virtutis. Ergo creare est infinitce virtutis, et ita non 
potest alicui communicari. 105 

El efecto propio de toda causa se le asemeja necesariamente; el ser 
de todo ente procede, pues, de Dios como la imagen de su modelo. Pero 
entre lo que es y lo que no es nada, la distancia es infinita; es preciso, 
pues, una potencia infinita para producir el ser a partir de la nada; Dios 
sólo tiene esta potencia. 

98. CG II, 6. 
99. CG II, 6, 7. 

100. CG I, 43, 2. 
101. De Pot. I, 1, Resp. 
102. CG 11, 6, 4. 
103. De Pot. 11, 1, Resp. 
104. CG I, 42, 9. 
105. De Pot. 111, 4, sed c. 



METAFÍSICA DEL SER 25 

30. Creare non potest esse propria actio nisi solius Dei. 106 C reares 
causar o producir el ser de las cosas; puesto que el efecto es una 
semejanza de su causa, conviene que Dios cree según su esse, que es su 
esencia. 107 El ESSE causa creando el ente. Por esto enseña la teología 
que la creación es el acto de las tres personas divinas: 

• Creare convenit Deo secundum suum esse, quod est eius essentia, 
qure est communis tribus personis. 1º8 

• Inter omnes autem effectus, universalissimum est ipsum esse. 
Unde oportet quod sit proprius effectus primre et universalissimre 
causre qure est Deus ... Unde manifestum est quod creatio est pro­
pria actio ipsius Dei. 1º9 

31. Primus effectus est ipsum esse. 110 

Para ser algo, ante todo hay que ser. El ser creado es, pues, el primer 
efecto porque está presupuesto por todos los demás efectos e incluido 
en ellos. Cualesquiera que sean sus esencias o naturalezas respectivas, 
todos estos efectos deben existir; Dios crea, pues, un esse cada vez que 
crea un ente, una cosa. 

32. Ipsum esse est communissimus effectus primus et intimior omnibus 
aliis effectibus. 111 

Esto es consecuencia inmediata de lo dicho antes. Puesto que todo 
otro efecto presupone e incluye el ser -no siendo una cosa más que un 
cierto modo de ser-, el término último que se encuentra en el análisis 
del ente, más allá de todos sus otros atributos sustanciales o accidenta­
les, es que es. En todos los entes sin excepción, el acto de ser (ipsum 
esse) se encuentra en el corazón de lo que es cada uno de ellos. Dicho 
con la fórmula perfecta de la Summa Theologire: Esse est illud quod est 
magis intimum cuilibet, et quod profundius omnibus inest, cum sit forma­
le respectu omnium quCE in re sunt. 112 

33. Ubicumque operatur (Deus) aliquid, ibi est. 113 

La operación de Dios es su ser, por lo que es dondequiera que obre. 
Dios está siempre presente, en todos los entes, como la causa de su 
mismo ser. No está en los entes formando parte de sus esencias, ni como 
un accidente en una sustancia, sino sicut agens adest ei in qua agit. 

106. S.Th. 1, 45, 5, Resp. 
107. S.Th. I, 45, 6, Resp. 
108. Ibid. 
109. S.Th. I, 45 , 5, Resp. 
110. De Pot. III, 4, Resp. 
111. De Pot. III, 7, Resp. 
112. S.Th. I, 8, 1, Resp. 
113. S.Th. I, 8, l. 



26 ÉTIENNE GIL.SON 

Por esto se dice que Dios está presente a cada ente por Su Esencia, 
puesto que es en cada uno de ellos, la causa de su esse, y su operación es 
su esencia porque es su Esse: 

• Ubicumque est virtus divina, est essentia divina. 114 

Para Dios, estar presente a los entes por su acción y estarles presente 
por su esencia, que es el mismo Esse, es pues, la misma cosa: 

• Deus est in omnibus per essentiam, inquantum adest omnibus ut 
causa essendi. 115 

34. Unde oportet quod Deus sit in omnibus rebus et intime. 116 

La presencia íntima y por esencia de Dios a los entes es consecuencia 
de que crea por su Esse el de los entes a los que confiere y conserva el 
ser en virtud del cual, son. Dios está, pues, íntimamente presente a cada 
cosa, como le es presente el acto de ser que hace de su esencia un 
ente: 

• Deus est unicuique intimus, sicut esse proprium rei est intimum 
ipsi rei. 117 

• In qualibet re esse dicitur (Deus) inquantum dat rebus proprium 
esse et naturam. 118 

Estos principios entrañan consecuencias filosóficas y teológicas, que 
son quizá las que más fielmente ha mantenido la Escuela Tomista y que 
desarrollarán todas sus consecuencias a lo largo de la controversia 
llamada De Auxiliis gratice. Antes de oponerse a la escuela molinista por 
la escuela tomista en teología de la gracia y de la predestinación, se han 
presentado en el mismo Santo Tomás, como corolarios inmediatos o 
consecuencias mediatas de los principios que acaban de ser expuestos: 
íntimamente presente al ser del ente, Dios lo está por eso mismo a cada 
una de las acciones que siguen a su ser. 

35. Deus est causa omnis actionis, prout quodlibet agens est instrumen­
tum divince virtutis operantis. 119 

Las operaciones de un ente siguen a su ser; puesto que nada es, más 
que por la presencia causal de Dios a su ser, Dios es la causa eficiente de 
todo el ser de las operaciones del ente. Esto no impide a las naturalezas, 
e incluso a las voluntades de los entes, ser (ellas mismas) causas de sus 
operaciones, pero Dios es Causa primera de su poder de actuar; se puede 

114. De Pot. III, 7, Resp. 
115. S.Th. I, 8, 3, Resp. 
116. S.Th. I, 8, 1, Resp. 
117. I Sent., 37, 1, 1, sol. 
118. I Sent., 37, 2, !, sol. 
119. De Pot. III, 7 Resp. 



METAFÍSICA DEL SER 27 

decir hoy, que Dios es causa de su causalidad, determinada si es la de 
una naturaleza, libre si es la de una voluntad: 

• Sic ergo Deus est causa actionis cujuslibet in quantum (1) dat 
virtutem agendi, et (2) inquantum conservat eam, et (3) in quan­
tum applicar actioni, et (4) in quantum eius virtute omnis alia 
virtus agit. Et curo conjunxerimus his quod Deus sit sua virtus, et 
quod sit intra rem quamlibet, non sicut pars essentia.\ sed sicut 
tenens rem in esse, sequetur quod ipse in quolibet operante inme­
diate operetur, non exclusa operatione voluntatis et naturre. 12º 

Tal texto es inmejorable como ejemplo de un filósofo que sabe lo que 
piensa y como expresión perfectamente adecuada a un pensamiento. La 
presencia esencial de Esse a cada uno de los entes lleva consigo su 
presencia a la realidad entera de sus operaciones. Puesto que Dios está 
en todo como manteniéndolo en la existencia, debe ser inmediatamente 
operante en todas sus operaciones. 

36. Sicut etiam unicuique est proprium esse, ita et propria operatio 121 

La operación es al poder de obrar como la esencia es a su ser (esse). 
Lo mismo que cada esencia tiene su propio acto de ser, cada poder de 
obrar tiene su propia operación. Puesto que el principio del poder de 
obrar es su ser (esse), la fuente de todo ser es la fuente de toda opera­
ción. Además, puesto que el ser viene al ente por su forma, la causa de 
todas las formas es la de todas las operaciones: 

• Nam curo res qurelibet operetur per suam formam, a qua est 
aliquod esse rei (de donde viene a la cosa ser la cosa que es) 
oportet fontale principium totius esse, a quo est etiam omnis 
forma, omnis operationis principium esse, curo effectus causarum 
secundarum in causas primas principalius reducantur. 122 

Más principalmente, porque la causa primera es más causa que 
la causa segunda que se reduce a ella, y esto es verdad en todos los 
grados de causalidad. 

37. Actio alicujus rei est quoddam complementum potentire ejus; com­
paratur enim ad potentiam sicut actus secundus ad primum. 123 

Sólo en Dios el poder es idéntico al ser y, consecuentemente, la 
acción con el poder. La acción está al poder de actuar en la relación de 
acto segundo a acto primero; conduce al poder a su perfección, o a su 
acabamiento. Este complementum no es un accidente, pues acto y poten­
cia no están en relación de sustancia y accidente. 

120. De Pot. III, 7, Resp. 
121. CG I, 52, 4. 
122. CG II, 9, 3. 
123. CG II, 9, 3. 



28 ÉTJENNE GIi.SON 

Son modos del ser, es decir, maneras de ser. En otras palabras, son la 
misma sustancia del ente considerada tanto en potencia, como en ac­
to.124 La operación completa el poder de obrar, porque este poder es 
entonces plenamente él mismo y el ente que obra es entonces plena­
mente lo que es: Unumquodque operatur secundum quod est. 125 

38. Omnis substantia est propter suam operationem. 126 Omnis enim res 
propter suam operationem ese videtur; operatio enim est ultima perfectio 
rei.121 

La operación es al poder como el esse a la esencia; el poder que no 
obra es como la esencia sin su acto de existir. Por ejemplo: intelligere 
comparatur ad intellectum sicut esse ad essentiam. 128 Y más todavía: 
actus secundus est perfectior quam actus primus, sicut consideratio 
quam scientia. 129 

39. Alia vero est operatio non transiens in aliquid extrinsecum (sicut 
calefactio), sed manens in ipso operante, sicut intelligere, sentire, velle et 
hujusmodi. Hce autem operationes sunt perfectiones operantis: intellectus 
enim non est perfectus nisi per hoc quod est intelligens in actu, et similiter 
nec sensus, nisi per hoc quod actu sentit. 130 

Las acciones transitivas cobran efecto en sus objetos, en los que 
aumentan la perfección; las acciones u operaciones inmanentes cobran 
efecto en el ser del poder que opera y acrecientan su perfección, porque 
su efecto permanece en el operante y le aprovecha. La operación viene 
pues del ser del ente (operatio sequitur esse) y vuelve a él como situán­
dolo en su completa actualidad. Corolario de esto es que cuanta más 
perfección tiene una forma para dar el ser, más fuerza tiene para 
obrar: 

• Quanto aliqua forma est majoris perfectionis in dando esse, tanto 
etiam est majoris virtutis in operando. 131 

40. Sicut autem ipsum esse est actualitas qucedam essentice, ita operari 
est actualitas operativce patentice vel virtutis. 132 

Estas palabras están tomadas de un pasaje característico en que Tomás 
de Aquino ha resumido toda su ontología del ser finito. Es imposible que la 
esencia de una sustancia creada sea su propio poder de obrar: 

124. De Pot. III, 8, 12m. 
125. De Spirit. creat., 2, Resp. 
126. CG I, 45, 6. 
127. CG III, 113, l. 
128. CG I, 45, 3. 
129. CG I, 45, 4. 
130. De Pot., X, 1, Resp. 
131. De Anima, 9, Resp. 
132. De Spirit. creat., XI, Resp. 



METAFÍSICA DEL SER 29 

• Pues está claro que actos diferentes son los actos de seres diferen­
tes, puesto que el acto es siempre proporcionado a aquello de lo 
cual es acto. Y como el ser mismo (ipsum esse) es una cierta 
actualidad de la esencia, lo mismo también el operar es una actua­
lidad del poder, o de la fuerza que opera. Pues según esto, los dos 
están en acto, a saber, la esencia en cuanto a su ser (esse) y el 
poder en cuanto a su operación. Dado caso que el obrar de ningu­
na criatura es su ser (esse), lo cual es propio sólo de Dios, es 
necesario que el poder de obrar de ninguna criatura sea su esencia, 
pues lo propio de Dios es que su esencia sea su poder. 133 

Estas consecuencias del primado del ser en la criatura en general se 
extienden naturalmente al ente particular que es el hombre. Como todo 
compuesto físico, el hombre consiste en una materia actualizada por su 
forma sustancial, que es el alma intelectiva. Ésta es la doctrina común a 
todos los discípulos de Aristóteles, pero Tomás de Aquino le añade su 
doctrina propia: que así como el alma es forma del cuerpo, el ser (esse) 
del hombre es el acto del alma. La consecuencia de esto es que el alma 
es una sustancia, es decir, una forma subsistente o que puede llegar a 
serlo cuando, separada de su cuerpo, permanece como una esencia que 
compone con su ser como su acto. La posibilidad de la inmortalidad del 
alma en el tomismo se mantiene en tanto que el alma es una forma 
subsistente compuesta de esencia y esse. 

La reflexión de Tomás de Aquino está influida aquí por un hecho al 
cual la razón filosófica debe someterse, aunque este hecho implique una 
especie de contradicción. Este hecho es el hombre, ser material puesto 
que tiene un cuerpo, y sin embargo, ser dotado del poder de pensar, que 
es propio de los espíritus. Es natural que tenga algo de los animales, 
cuerpos que no piensan; y que tenga algo de los ángeles, que piensan 
pero que no tienen cuerpo. Tomás quiere aceptar este hecho tal como 
es, como todos los demás. Rehusando hacer del alma una cualidad del 
cuerpo, como Empédocles o Galiana, o hacer de ella una sustancia 
inmortal que se basta sin un cuerpo, como Platón, Tomás mantiene a la 
vez su unión sustancial al cuerpo y sus sustancialidad propia. La posi­
bilidad del intento depende del uso que hace de su propia ontología del 
esse. 

41. Licet esse sit formalissimum inter omnia, tamen est etiam maxime 
communicabile 134 

El ser es a la sustancia del alma como su acto; es lo que de más 
elevado hay en el alma; pero al mismo tiempo, el esse como tal trascien­
de las determinaciones de las esencias, pues no está supremamente 
actual en el orden de las esencias, sino como dominándolas todas, ya 

133. Ibid. 
134. De Anima, 1, 17m. 



30 ÉTIENNE GILSON 

que es a su esse al que cada esencia debe el ser un ente dotado de 
existencia real. Precisamente porque él no es una esencia, puede actuali­
zarlas a todas. Por tanto, el ser del alma puede comunicarse al cuerpo 
del cual ella es su forma. 

42. Anima illud esse in qua subsistit communicat materire corporali, ex 
qua et anima intellectiva fit unum 135 

Todo ser físico está compuesto de un elemento material y de un 
elemento inmaterial, que es su forma. Tomás llama formas materiales a 
las que, sin ser materiales en sí mismas, no pueden subsistir fuera de la 
materia a la que informan. El alma humana no es de esta naturaleza, 
como se ve en que ella es un intelecto, y por ello, capaz de llevar a cabo 
operaciones en las que el cuerpo no tiene participación: los objetos 
materiales conocidos están inmaterialmente en el intelecto. El alma es 
una sustancia, no como compuesta de materia y forma, sino como 
compuesta de esencia y ser: essentia y esse. En las demás sustancias 
materiales, la forma no tiene otro ser que el del compuesto que ella 
informa; al contrario, porque es una sustancia al tiempo que es forma, el 
alma intelectiva del hombre comunica su esse propio al compuesto 
entero. La posibilidad del ser humano sería inconcebible, si hubiera que 
concebirlo como compuesto de materia y de una o varias formas mate­
riales, que serían las de su cuerpo más una sustancia inmaterial que 
sería su alma. El hombre así constituido sería dos seres y no uno. La 
solución de la dificultad es ofrecida por la noción de esse, que trascen­
diendo el orden de las esencias, puede unir en un solo acto de ser -por 
tanto en un solo ser- una esencia inmaterial como el alma y una esencia 
material como el cuerpo: 

• El alma comunica este ser en el que subsiste a la materia corporal, 
de la cual y del alma intelectiva se hace un sujeto uno porque el ser 
que es el de todo el compuesto es también el del alma misma. Esto 
no se produce en las otras formas que no son subsistentes. 136 

43. Et propter hoc anima humana remanet in suo esse, destructo corpo­
re; non autem alire formre 137 

Como corolario inmediato de lo que precede se sigue la inmortalidad 
del alma. Aunque sea forma del cuerpo por el esse que le confiere, el 
alma es ante todo, en sí misma, sustancia y subsiste en virtud de su 
propio esse. No debe al cuerpo el ser que ella misma le comunica. La 
muerte del cuerpo deja, pues, intacto el ser del alma, que es inmortal de 
pleno derecho. Los tomistas que -como Cayetano- rehúsan admitir 
la composición de esencia y de ser en lo finito, tienen naturalmente 

135. S.Th. I, 76, 1, Sm. 
136. Ibid. 
137. S.Th. I, 76, 1, Sm. 



METAFÍSICA DEL SER 31 

la inmortalidad del alma por indemostrable y hacen de ello objeto de 
pura fe. 

44. Forma ergo hominis est in materia et separata; in materia quidem 
secundum esse quod dat corpori ... , separata autem secundum virtutem 
quce est propia homini 138 

Hay tan poca contradicción entre la sustancialidad del alma y su 
papel de forma del cuerpo, que, por el contrario, éste se funda sobre 
aquélla: el alma del hombre está en la materia según que ella confiere 
el ser al cuerpo. Es haciéndolo ser de su propio esse como le está 
presente. 

• Anima autem humana, quia secundum suum esse est, cui aliquali­
ter communicat materia, non totaliter comprehendens ipsam, eo 
quod major est dignitas hujus formre quam capacitas materire, nihil 
prohibet quin habeat aliquam operationem vel virtutem ad quam 
materia non attingit. 139 

• Non autem impeditur substantia intellectualis, per hoc quod est 
subsistens, ut probatum est, esse formale principium essendi mate­
rire, quasi esse suum communicans materire . Non est enim incon­
veniens quod idem sit esse in quo subsistit compositum et forma 
ipsa, cum compositum non sit nisi per formam, nec seorsum 
utrumque subsistat. 140 

45. Quamvis autem sit unum esse formce et materice, non lamen oportet 
quod materia semper ad cequet esse formce. Immo, quanto forma est 
nobilior, tanto in suo esse superexcedit materiam 141 

La exaltación del ser no viene acompañada por ninguna depreciación 
de la esencia, salvo a los ojos de aquéllos para quienes la esencia es todo y 
el ser nada distinto de la esencia. El ser alcanza su perfección allí donde 
es él mismo, su propia esencia. Es el caso único del ser necesario: 

• Cum ipsa necessitas essendi sit essentia ejus. 142 

Los seres distintos de Dios son esencias actualizadas por sus respecti­
vos actos de ser; en cada ente, el ser es la perfección de la esencia, pero 
como los actos de ser finitos no existen aparte, no se puede hablar 
propiamente de sus grados de perfección. Sólo los entes -comprendidos 
en ellos sus actos de ser- son más o menos perfectos en razón de la 
perfección relativa de sus esencias, quiddidades o naturalezas. Toda 

138. De Utlitit. Intellectus, Spiazzi n. 192. 
139. Ibid., cap. 3, n. 234. 
140. CG II, 68, 7. 
141. CG II, 68, 7. 
142. CG I, 42, 9. 



32 ÉTIENNE GILSON 

quiddidad es finita por definición. Cada quiddidad es una cierta medida 
de participación del esse, y finalmente de Dios: 

• Esse cujuslibet reiquod habet in seipsa, est ab ea (Dei essentia) 
exemplariter deductum. 143 

Cada ente es así una similitudo primi esse, scielicet divini, quod est 
fons essendi, 144 y puesto que la operación sigue al ser y Dios es causa de 
todos los entes, es causa de todo su ser, incluyendo los pensamientos y 
las voliciones que conoce conociéndose: 

• Oportet fontale principium totius esse, a quo est etiam omnis 
forma, omnis operationis principium esse. 145 

Los entes se jerarquizan, pues, según los grados de perfección de sus 
esencias, o formas, de la que cada una es un cierto grado de participa­
ción en el Esse infinito por vía de semejanza. Los actos de ser siguen, 
pues, a la jerarquía de nobleza de sus respectivas formas. La escala de los 
entes finitos es la de los entes. 

El primado del ser deja sus huellas todo el tiempo que Santo Tomás 
habla de Dios, de la creación, de la creatura y de la relación de la 
criatura con el creador. Los problemas relativos a la estructura metafísi­
ca del ser finito están todos ligados más o menos inmediatamente a la 
noción metafísica de acto de ser como perfección de la naturaleza o 
quiddidad. Los entes finitos son creados a imagen del Ser. 

El lazo entre estas nociones disminuye, cuando se pasa de la natura­
leza de Dios y de su acción propia, que es crear, a los problemas del bien 
de los actos humanos que estudia la moral. La metafísica se refiere 
siempre -en última instancia- a la noción de ser; la moral habla del 
hombre en tanto que imagen de Dios, dotado de libre arbitrio y principio 
de sus propios actos. Es pues la esencia, o quiddidad, las que vienen a 
ser el punto de referencia. Se trata entonces de saber cuál es el fin de las 
operaciones de un ser tal como el hombre y cuáles son los medios 
requeridos para que alcance ese fin. 

No hay que olvidar, sin embargo, que los actos morales del hombre 
son también del ser. El sujeto que actúa, su poder de actuar, su libre 
arbitrio y hasta su misma libertad de elección, o sea, todo lo que hace, 
depende de Dios, o más bien es un efecto de Dios en la medida en que es. 
Hay, pues, un status ontológico del ser que actúa y de la vida moral; la 
naturaleza exacta de este status es difícil de comprender -aunque Santo 
Tomás de Aquino se haya hecho de ello una idea muy clara- que todavía 
importa más conocer, ya que sus últimas implicaciones en teología la 
han enfrentado con las teologías rivales. En este sentido, el Tomismo 
como escuela teológica comprometida más tarde en la célebre contro-

143. CG I, 66, 9. 
144. CG I, 84, 3. 
145. CG I, 68, 3. 



METAFÍSICA DEL SER 33 

versia De Auxiliis gratiae y combatida por el Molinismo, depende en 
último análisis de la noción propiamente tomista de esse. 

46. Non solum virtutem volendi a Deo habemus, sed etiam operatio­
nem.146 Simpliciter concedendum est Deum operari in natura et voluntate 
operantibus. 147 

Se ha dicho anteriormente 148 que porque Dios es causa de todo ser, 
es también causa de toda acción, de modo que todo agente es un 
instrumento de la potencia divina operando en él y por él. 

Esta proposición es verdadera respecto de las naturalezas y de su 
eficacia causal. Causar algo, es hacerlo ser: 

• Ahora bien, lo que hay de más perfecto en todos los efectos es el 
ser; pues toda naturaleza o forma alcanza su cumplímiento por el 
hecho de que está en acto; y está con respecto al ser en acto, en la 
misma relación que la potencia al acto mismo. 

El ser (esse) es, por tanto, lo que los agentes segundos producen 
en virtud del agente primero. 149 

• Dicho brevemente, toda causalidad distinta a la de Dios es segunda, 
pues el ser es el efecto propio de Dios: Est igitur esse proprius 
effectus primi agentis, scilicet Dei: et omnia qure dat esse, hoc 
habent inquantum agunt in virtute Dei. 150 

Pero toda operación produce algún efecto, sea sustancial, sea acci­
dental; algún efecto, es decir, algún ser; puesto que nada causa el ser 
más que en cuanto actúa en virtud de Dios, como se acaba de ver, todo lo 
que obra, lo hace por la virtud de Dios. 151 Hay que entender esta proposi­
ción en sentido absoluto; lo mismo que todo dejaría de ser si Dios 
retirara su potencia conservadora (pues Él no cesa de causar en las 
cosas el ser que les ha dado) así todo dejaría de actuar si cesara de 
conservar en las cosas los poderes de obrar que les ha dado: 

• Sicut autem Deus non solum dedit esse rebus cum primo esse 
inceperunt, sed quamdiu sunt eas in esse causat, res in esse conser­
vanda ut ostemsum est (cap. 65); ita non solum cum primo res 
conditre sunt, eis virtutes operativas dedit, sed semper eas in rebus 
causat. Unde, cessante influentia divina, omnis operatio cessaret. 
Omnis igitur rei operatio in ipsum reducitur sicut in causam. 152 

• Corolario: siendo la causa primera más causa que la causa segun-

146. CG III, 89, 3. 
147. De Pot., III, 7, Resp. 
148. Cfr. n. 35. 
149. CG III, 66, 5. 
150. CG III, 66, 4. 
151. CG III, 67, l. 
152. CG III, 67, 3. 



34 ÉTIENNE Gil.SON 

da, como la causa principal es más causa que el instrumento que 
usa, Deus principalius est causa cujuslibet actionis quam etiam 
secundce causce agentes. 153 

48. Idem effectus est a Deo et a natura agente 154 

Que Dios confiere a la sustancia creada la virtud de obrar e incluso lo 
aplique a la operación, no impide que la sustancia actúe por su propia 
cuenta y sea también ella la causa de su efecto. Ella no es, no es causa y 
no obra más que en virtud de Dios que la hace ser, causar y obrar; pero 
es ella quien es, quien causa y quien produce su efecto. Todo lo que Dios 
da a la causa segunda, ella lo tiene. 

Dios no es solamente causa del efecto de la causa segunda, sino que 
es su causa inmediata como lo es la causa segunda misma y más aún. No 
produce el efecto por la causa segunda, produce inmediatamente y a la 
vez, la causa, el poder de obrar, la operación de este poder y el efecto de 
la operación. No hace falta imaginar, pues, que el mismo efecto sea 
atribuible a su causa natural y al poder divino en el sentido en que 
resultaría en parte de Dios y en parte de la causa natural; el mismo efecto 
es enteramente atribuible a los dos de maneras diferentes, como el mismo 
efecto es enteramente atribuible al útil y también al obrero, agente princi­
pal que se sirve de él. 155 

La dificultad de comprender esta postura, tiende a llevar a una 
ilusión. Imaginamos la producción por Dios como de la misma naturale­
za que la producción por la causa segunda, e incluso - por así decir­
superándola. Pero es inmensa la diferencia entre la acción creadora y 
conservadora que produce el ser de una causa con sus poderes de obrar, 
sus operaciones y sus efectos, y el ser de esta causa causada con sus 
operaciones y sus efectos. Los dos órdenes no se suman. No son de 
naturaleza comparable, ya que uno de ellos no sólo no es del orden de la 
naturaleza, sino que la trasciende. 

La acción creadora y conservadora divina está con respecto a la natura­
leza en una relación análoga a la de la gracia, de la que dice Tomás: 

• Gratia, cum non sit forma subsistens, nec esse nec fieri ei proprie 
per se competit: unde non proprie creatur per modum illum qua 
substantiée per se subsistentes creantur. 156 

• Hay quizás una moción de física, pero no es física: Sed id quod a 
Deo fit in re naturali, qua actualiter agat, est ut intentio sola, 

153. CG III, 67, 5; Cfr. S.Th. I, 105, Resp.: Et quia forma rei est intra rem, et tanto 
magis quanto consideratur ut prior et universalior; et ipse Deus est propria causa esse 
universalis in rebus omnibus, quod, inter omnia est magis intimum rebus: sequitur quod 
Deus in omnibus intime operetur. 

154. CG III, 70. 
155. CG III, 70, 8. 
156. De Pot. III, 8, 3m. 



METAFÍSICA DEL SER 35 

habens quoddam esse incompletum, per modum quo colores sunt 
in ,:ere, et virtus artis in instrumento artificis. 157 Digamos que como 
el arte de Liszt estaba en sus dedos. 

Éste es uno de esos casos en que un pensamiento alcanza los límites 
del lenguaje, pero el pensamiento es perfectamente claro. Crear seres 
que sean sólo causas de sus propias operaciones, hubiera sido crear 
seres que fueran por sí mismos causa de su ser, lo que es imposible. La 
causalidad que ejerce la cosa natural en virtud del poder propio que 
tiene de Dios es de otro orden que la que ejerce como instrumento de la 
causa primera. Sería preciso que fuera esta misma causa para poseerla: 

• Unde sicut patet quod instrumento artificis conferri non oportuit 
quod operaretur absque motu artis, ita rei naturali conferri non 
potuit quod operaretur absque operatione divina. 158 

El caso del libre arbitrio no conlleva ninguna dificultad particular: 
Dios causa que un ser inteligente actúe según su naturaleza, es decir li­
bremente. 

Tales son las consecuencias más visibles y más constantes de la 
metafísica del primado del ser (esse) en la doctrina de Santo Tomás de 
Aquino. Se podrían señalar fácilmente otras, pero éstas han llamado 
particularmente nuestra atención. Se detienen todas ellas en el umbral 
de los problemas propiamente teológicos de los que la inescrutable 
voluntad divina tiene la respuesta. Pues la voluntad de Dios también es 
su ser; como este ser, ella se basta y la filosofía se eclipsa ante la 
Revelación. Ex parte enim cognoscimus, dice el Apóstol (1 Cor. 13,9); 
con este conocimiento, la sabiduría humana debe saber contentarse. 

COMENTARIOS 

Leyendo y releyendo a Santo Tomás con un espíritu de docilidad, que 
no es más que el deseo de aprender, se siente uno impactado por la 
fuerza o la claridad particulares de algunas fórmulas. A menudo, he 
tomado nota de algunas de ellas, especialmente de las que iluminaban 
ciertos aspectos de la noción de ser (esse) tal y como él la concebía. 
Desde que creo que las comprendí, han venido a ser para mí el corazón 
de la doctrina ... Me parece que gracias a ella se puede profundizar más 
en la gran renovación de la metafísica llevada a cabo por Santo To­
más. 

En las páginas que preceden, solamente he querido dejar detrás de 
mí un testimonio de la doctrina tomista. Casi habría cedido a la tenta­
ción de titular estas notas Mi Santo Tomás de Aquino, si hubiera estado 
seguro de hacer comprender que por ello no entendía otra cosa que lo 
que, en la doctrina del Maestro, ha alimentado mis reflexiones de largos 

157. De Pot. III, 7, 7m. 
158. De Pot. III, 7, 7m. 



36 ÉTIENNE GILSON 

años. Obsesionado desde mis años jóvenes por el ser y su importancia 
primordial, no me he podido separar de Tomás de Aquino desde el día 
en que comprendí que -también para él- todo partía de su noción y a 
ella volvía todo. 

No se malinterpretarán mis intenciones si se toman estas páginas por 
un resumen fiel del tomismo de Santo Tomás. Nada parece menos 
propio de su manera de proceder que esta cadena de aforismos encade­
nados a partir de una sola noción. Teólogo alimentado de filosofía, está 
en permanente diálogo con todos sus contemporáneos, e incluso con 
todos los predecesores que conoció. No basta con decir que Tomás de 
Aquino fue un apóstol; quiere convencer a los demás, particularmente a 
los filósofos, de la verdad de la fe católica, y conociendo la diversidad de 
sus principios, los ataca por todos lados ofreciendo un punto de partida 
legítimo. No hay verdad que no permita acceder a la Verdad. 

Este deseo se deja sentir mejor en la Summa contra Gentilés en la que 
tantos capítulos consisten en una acumulación de argumentos tomados 
de principios diferentes y encadenándose según un orden sobre el que 
se interroga el lector sin poder nunca estar seguro de haberlo descubier­
to. Pero la Summa TheologirE donde su pensamiento encuentra su expre­
sión más perfecta, porque debe hacerlo con brevedad, no procede de 
otra manera. La necesidad de responder a objeciones, ciertamente esco­
gidas por él, pero inspiradas en principios diversos, le obligó paralela­
mente a diversificar los puntos de vista de donde se formulan sus 
respuestas. Añadamos que Tomás de Aquino nunca habría elaborado 
-sin duda alguna- una filosofía lineal e inspirada en un solo principio. 
Está el ser, pero está la esencia y el bien, pues todo lo que es es bueno en 
tanto que es. Además, el ser es acto y el acto es principio de acción. Ser 
es tender, y actuar; todos los problemas que se refieren a los diversos 
órdenes de causas se plantean ahora y el filósofo que argumenta escoge­
rá el que conduzca con más seguridad a la conclusión que busca. El 
hecho de que Tomás se haya detenido en cinco posibles vías para 
establecer en su Summa la única conclusión de la existencia de Dios -y 
seguramente se encontrarían otras mejores en las demás obras-, hace 
ver suficientemente que quiere multiplicar y mantener tan amplias 
como sea posible las vías de acceso a la verdad salvadora. 

Por tanto, se traicionaría doblemente su pensamiento reduciendo su 
teología a una filosofía y ésta a una metafísica del acto de ser. Sin 
embargo, la teología de Tomás de Aquino parece contener los elementos 
de una metafísica del acto de ser. Se acaba de ver por qué no la ha 
constituido: él quería una exposición de la verdad de la fe capaz de 
satisfacer a todos los filósofos, incluso aquéllos que no compartían sus 
visiones personales sobre el ser. Cuanto más personales fueran -y él 
sabía que lo eran- se sentía con menos derecho a jugar sobre una sola 
noción el éxito de su teología. La historia de la Escuela Tomista deja ver 
cuánta razón tenía en este punto. 

La obra de Cayetano, cuyo comentario ha reemplazado tan frecuente­
mente al texto de la Summa, es el ejemplo perfecto de lo que puede ser 



METAFÍSICA DEL SER 37 

un tomismo sin acto de ser. Nos podrímos preguntar qué hubiera pensa­
do Santo Tomás si le hubiera conocido. No creo que se hubiera indigna­
do, ni que se hubiera tomado el trabajo de corregir tan grave deforma­
ción de su doctrina. El pseudo-tomismo de Cayetano es una teología, por 
lo menos, posible. Ha satisfecho a generaciones enteras de teólogos cuya 
filosofía no tenía por qué acoger a este monstruo aristotélico que es el 
esse concebido en el interior mismo de la sustancia, como acto de la 
esencia, o quiddidad, o naturaleza y, en su propio orden, más formal que 
la forma misma de la cual es acto. 

No obstante, no se puede amputar al tomismo su metafísica del esse 
sin debilitarlo. Sobre todo, es eliminar de él una noción que -tal como 
habla de ella- se nota que le resulta muy querida; y de todas formas, sólo 
puede ser la primera o dejar de existir. Cayetano merece ser felicitado al 
menos por haber comprendido los términos de la alternativa y haber 
purificado al tomismo de lo que no podía parecerle una noción adventi­
cia, sin otro garante que Avicena, ese filósofo árabe cuya autoridad se 
oscurecía en todas las escuelas ante la de Averroes, igual a la del 
Filósofo mismo. Pero, precisamente, es muy notable que Tomás de 
Aquino, que sigue tan fielmente el texto de los comentarios de Averroes 
en su exégesis de los escritos de Aristóteles, haya optado desde el 
comienzo de su carrera en favor de una ontología inspirada en la de 
Avicena. Su metafísica ofrece un punto de partida posible para una 
teología cristiana y ante todo, para la metafísica de tal teología, porque, 
como Averroes le ha reprochado muy crudamente, era una metafísica de 
teólogo. 

Esse, Jpsum esse, Hoc quod ego dico ipsum esse, es muy raro que 
Santo Tomás hable así de una noción como suya, pero es verdad que lo 
es, pues si el ser tomista no es el de Aristóteles, ni el de Averroes, 
tampoco es exactamente el de Avicena, aunque quede más cercano a 
éste que a los otros dos. Esta noción se la ha apropiado. También se le 
encuentra a menudo, como acabamos de ver, interviniendo improvisa­
damente para tomar decisión acerca de las cuestiones más diferentes. 

No hemos dado más que algunos ejemplos tomados al azar de lectu­
ras espaciadas en más de medio siglo, y que no se proponían más que 
aprender la doctrina de Santo Tomás tal como es, no intentar una 
reconstitución o restauración de una inspiración cualquiera. Santo To­
más no nos ha dejado teología ni filosofía del esse, pero -y esto es ya 
bastante- nos ha dejado una teología conteniendo los elementos de tal 
filosofía. Son estos elementos, o por lo menos algunos de ellos, los que 
nuestra predilección por todo lo que concierne al ser, nos ha inspirado 
recopilar y disponer según un orden que nos ha parecido al menos, uno 
de los muchos órdenes posibles, aunque el mismo Santo Tomás hubiera 
preferido quizás otro. En homenaje a la memoria del Maestro a quien 
tanto debemos, le ofrecemos algunas de sus propias aurea dicta. 

Esta metafísica del ser está admirablemente adaptada a la teología de 
la revelación cristiana. Esto es lo que se le reprocha, como Averroes 
reprochaba a A vi cena servir demasiado bien a los deseos de los teólogos 



38 ÉTIENNE GILSON 

musulmanes. Sin embargo en este caso no se podría dirigir el mismo 
reproche contra Tomás de Aquino, pues él por lo menos era verdadera­
mente un teólogo. Su teología era la del Dios del Éxodo cuyo nombre es 
EST. 159 La naturaleza, tal como la concibe, está hecha de entes de los 
cuales, los que están dotados de conocimiento están en camino hacia la 
visión beatífica del Ser; incapaces de obtenerla por sí mismos, su natura­
leza es sin embargo tal, que puede ser capacitada por la gracia, de la que 
es precisamente función: ipsa gratia est dispositio naturre ad gloriam. 160 

Tal sería la obra maestra de un tomismo auténtico: la creación por Dios 
de un ser inteligente y capaz de conocerlo, pero incapaz de actualizar 
este conocimiento sin la gracia. 161 Nos introducimos aquí más allá de la 
filosofía, e incluso de su parte más alta, que es la teología natural. Es en 
ella, tal como Tomás de Aquino la ha comprendido y la ha integrado en 
su propia teología, en la que hemos encontrado el alimento filosófico 
más fortalecedor y quizás el más beneficioso, si es verdad que el estudio 
de la sabiduría nos une a Dios por el lazo de la más estrecha amistad: 
Sapientire studium prrecipue Deo per amicitiam conjungit. 162 

ÉTIENNE GILSON 

(Trad. por P. J. MOYA ÜBRADORS) 

159. Probablemente releyendo a Moisés Maimónides, Tomás de Aquino ha toma­
do conciencia de la importancia del Tetragrammaton, nombre del que se ignora la 
pronunciación, que los sacerdotes de la antigua Ley guardaban en secreto y que 
habitualmente se sustituye por otra palabra, como El Señor, Adonaí. Este nombre era 
de alguna manera el nombre propio de Dios como individuo, como Pedro o Juan si no 
hubiera más que un solo Pedro o un solo Juan. Este nombre desconocido parece 
haber interesado a Tomás porque, a diferencia de QUI EST, no se referiría ni siquiera 
a la noción comprensible de ser, sino al Desconocido supremo tomado en su misma 
individualidad. En el estudio muy preciso que ha hecho de esta cuestión, el Rev. 
Armand Maurer ha mostrado que Tomás de Aquino no tuvo en cuenta el Tetragram­
maton antes de la Summa Theologire, I, 13, 11, lm. En este artículo, en que Tomás 
precisamente establece que QUI EST es un nombre de Dios más propio que Deus, 
porque ha derivado de esse cosignificado en presente; pero si se quiere un nombre 
que signifique la naturaleza divína, Deus la significa más propiamente, porque esto es 
lo que es, a saber, Dios. Sed quantum ad id ad quod significandum imponitur nomen, 
est magis proprium hoc nomen Deus quod imponitur ad significandum naturam divi­
nam; et adhuc magis proprium nomen est Tetragramaton quod est impositum ad 
significandam ipsam Dei substantiam incommunicabilem, et, ut sic liceat loqui, singula­
rem. Decir Dios, es como decir hombre; decir Tetragrammaton, si se supiera decirlo, 
sería como decir Aquiles. 

160. I Sent., 17, I, 3, ad 3m. 
161. Esta gracia de fe, no se rehúsa por ninguna buena voluntad: Quamvis non sit 

in potestate nostra cognoscere qutE sunl fidei ex nobis ipsis, tamen si nos fecerimus 
quod in nobis est, ut scilicet ductum naturalis rationis sequamur, Deus non deficiet 
nobis ab eo quod nobis necessarium est (De Ver., XIV, 11, 2m). 

162. CG I. 2, l. 




