
El carácter racionalista del 
«Tractatus» de Wittgenstein 

En 1921 se publicó en los Annalen der Naturphilosophíe lo que 
se titulaba «Logisch-philosophische Abhandlung» del que era autor 
Ludwig Wittgenstein. Cuando al año siguiente se publicó la edición 
inglesa, con una introducción de Bertrand Russell, apareció con 
el título, que se haría famoso, de Tractatus Logico-Philosophicus, 
y cuya influencia sobre el grupo positivista lógico de Viena, a tra­
vés especialmente de Schlick y Waismann, fue decisiva. A juicio 
de J. Katz, sobre la base de este libro Wittgenstein se dio a conocer 
como uno de los fundadores del empirismo lógico. 

La intención de la obra, según la expresa su autor en el pró­
logo de la misma, es ambiciosa: «El libro trata de problemas de 
filosofía y muestra, al menos así lo creo, que la formulación de 
estos problemas descansa en la falta de lógica de nuestro len­
guaje ... Este libro quiere, pues, trazar unos límites al pensamiento, 
o mejor, no al pensamiento, sino a la expresión de los pensamien­
tos» (1). 

El Tractatus Logico-Philosophicus, por la misma intención de 
la obra -e incluso según se deduce del título- no es un tratado 
de lógica en sentido estricto. Es, ante todo, un intento filosófico 
por establecer las bases de una correcta teoría del conocimiento, 
aunque esta tarea sea, para Wittgenstein, una cuestión de «lógi­
ca de lenguaje». Como dice uno de los mejores comentadores del 
Tractatus, J. R. Weinberg: «la característica fundamental de la 
filosofía de Wittgenstein es la relación que trata de establecer en­
tre el lenguaje y el mundo» (2). 

(1) Tractatus Logico-Philosophicus, Prólogo, p. 29. 
(2) Examen del positivismo lógico, p. 60. 

ESPIRITU XXVIII (1979) 27-48. 



28 JOSÉ !vI.ª PETIT SULLÁ 

Esta «relación» es la que B. Russell, en la Introducción al Trac­
tatus, presenta también como tema nuclear de la obra, con pala­
bras entresacadas del mismo texto wittgensteniano: «¿Qué rela­
ción debe haber entre un hecho (una proposición por ejemplo) y 
otro hecho para que el primero sea capaz de ser un símbolo del 
segundo? Esta última es una cuestión lógica y es la única de que 
Wittgenstein se ocupa» (3). Con todo, habremos de ver hasta qué 
punto ésta es una cuestión meramente lógica, o en qué condiciones 
es sólo lógica. 

Aunque éste es efectivamente el problema intrínseco de la obra 
que vamos a analizar en este capítulo, debemos recordar, desde 
el principio, que la respuesta del autor a esta temática no es, en 
modo alguno, una solución «técnica», elaborada dentro del contex­
to de unos principios filosóficos preestablecidos fuera o antes de 
la obra. Aunque pudiera a priori parecer lo contrario, la lógica 
del Tractatus está deliberada y explícitamente implicada y con­
dicionada por su metafísica. En su intento por deslindar el campo 
de lo que se puede 'hablar «con claridad» (y por tanto, también de 
lo que «no puede hablarse») se ofrece una solución lógica, pero 
determinada desde los presupuestos ontológicos que exhibe la obra 
desde el comienzo. 

Ha sido precisamente Weinberg quien mejor se ha dado cuenta 
de que la respuesta gnoseológica, o epistemológica, a la pre­
gunta fundamental del Tractatus referida por Russell y que cons­
tituye la trama argumental del mismo, está sosteniéndose única­
mente sobre un determinado presupuesto óntico: el constitutivo 
último del mundo. La fundamental y clásica relación entre onto­
logía y lógica está exercite reconocida en el Tractatus: si no hay 
«supuesto» ( suppositus) material no puede haber «sentido» y por 
tanto tampoco «lógica». Así lo reconoce el Tractatus explícitamente. 

2.0211 Si el mundo no tuviese ninguna sustancia, dependería que 
una proposición tuviera sentido, de que otra proposición 
fuese verdadera. 

2.0212 En este caso sería imposible trazar una figura del mun­
do (verdadera o falsa). 

Se supone que la lógica moderna supera el planteamiento aris­
totélico de la necesaria existencia de la «sustancia» para que ten­
ga sentido la predicación o atribución. Como la lógica no habla 
de existencia no requiere ninguna para su constitución, en tanto 
que debe ser mera lógica de «relaciones». Pero siendo el Trae-

(3) Loe. cit., Introducción, p. 10. 



RACIONALISMO EN WITTGENSTEIN 29 

tatus una obra explícita de esta lógica de relaciones ¿por qué 
requiere de la «sustancia» del mundo? Podemos responder a esta 
pregunta con una de las proposiciones del Tractatus más reprc-
entativas de la relación «Iogos-ser»: 

5.552 La «experiencia», de la que tenemos necesidad para en­
tender la lógica, no es que algo ocurra de tal y tal modo, 
sino que algo es; pero ésto no es experiencia. 
La lógica precede a toda experiencia- que algo es así. 
Es antes que el Cómo, no que el Qué. 

Que algo es -dice Wittgenstein- no es experiencia. Y, en 
cambio, de ello tenemos necesidad para entender la lógica. Aho­
ra bien, el «ser» no se da en la experiencia ni en ningún otro «lu­
gar» -según el Tractatus. Entonces ¿cómo sabemos que el «mun­
do» es? Además de las anteriores proposiciones relativas al mun­
do, encontramos en la obra esta otra: 

2.063 La total realidad del mundo. 

En definitiva si la afirmación de que «algo es» debe ser inde­
pendiente de toda experiencia sólo se abre un camino para llegar, 
a lo que es, como «existente»: el ontologismo. 

Debemos prestar la máxima atención al conjunto de las prime­
ras proposiciones del Tractatus en un doble aspecto. Por una par­
te el tema al que se refieren: el mundo, su constitución y lo que 
hay en él de último e irreductible. Por otra parte, el carácter de 
definición de las proposiciones que versan sobre el mundo como 
lo real y existente. 

l. El mundo es todo lo que acaece. 
1.1 El mundo es la totalidad de los hechos, no de las cosas. 

A continuación siguen unas proposiciones que son aciaraciones 
o meras consecuencias de la primera definición, para llegar en 
seguida a la proposición más relevante. 

2. Lo que acaece, el hecho, es la existencia de los hechos 
atómicos. 

En el último texto se define «el hecho» -que es «lo que acae­
ce»- como la «existencia» de los hechos atómicos. La existencia 
de los hechos atómicos es puesta como predicado del sujeto «he­
cho». 



30 

2.011 

JOSÉ 1\1.ª PETIT SULLÁ 

Es esencial a la cosa poder ser la parte constitutiva de un 
hecho atómico. 

Puesto que según la propos1c10n n.0 2, el hecho atómico exis­
te, en tanto que su existencia es (predicativamente) lo que acaece, 
es decir el mundo, lo que se sostiene en la proposición ahora des­
tacada es que «es esencial a la cosa poder existir». 

Si el hecho atómico no existiera, nada acaecería, y el mundo no 
«sería», no existiría, no sería «lo real», en contra de las propo­
siciones referidas relativas al mundo (su «ser», su «sustancia», su 
«realidad»). 

La proposición que comentamos en tanto que afirma que a la 
cosa (objeto o entidad) le es «esencial» «poder existir» es una 
posición ontologista, en la misma línea del ontologismo leibniziant>. 
La única diferencia notable estriba en que, para Leibniz, aquello 
que es «verdad de hecho» -y una de ellas es la existencia de lo 
«contingente»- debe tener una «razón suficiente» para existir, en­
contrada la cual se «entiende» la existencia de la cosa. Wittgenstei:l, 
por su parte no se molesta en buscar esta razón suficiente, sino 
que deduce inmediatamente que, siendo «esencial» a la cosa ( u 
objeto) poder existir, es lo existente. 

2.027 Lo fijo, lo existente y el objeto son uno. 

2.0271 El objeto es lo fijo, lo existente; la configuración es Jo 
cambiante, lo variable. 

Si es esencial a la cosa el poder existir, debería todavía encon­
trarse una causa eficiente que hiciera real lo que es esencialmente 
sólo posible, pero ya la solución de Leibniz era falaz en tanto que 
la razón suficiente (Dios) actúa en virtud del presupuesto de que 
éste debe ser el mejor mundo posible. Debe existir todo aquello 
compatible con la existencia de las otras cosas, de manera que 
no se requiere una oausa sino solamente una armonía. El princi­
pio de razón suficiente se reduce, en rigor, al principio de no 
contradicción entendido a escala cósmica. Todo aquello cuya exis­
tencia no niegue otra existencia mayor o más perfecta, debe existir. 

El poner una cierta «realidad» en lo que es sólo «posible» es 
el punto de partida del esencialismo. Ahora bien, la verdadera 
realidad de lo que es sólo posible es la ausencia de contradicción, 
y nada más. Las verdades de hecho no difieren, en última instan­
cia, de las verdades de razón, aquellas que sólo por análisis pue­
de encontrarse la «razón» de su verdad. 

Así no debe extrañarnos que, para Wittgenstein perteneciendo 
a la esencia de la cosa la «posibilidad de existir», la cosa (objeto o 
entidad) exista realmente, pues aquel hecho (y la no existencia 



RACIONALISMO EN WITTGENSTEIN 31 

es también un hecho: «a la existencia de los hechos atómicos Ia 
llamamos también un hecho positivo, a la no-existencia, un hecho 
negativo» (2.06)) que se produciría al no existir la cosa, estarí.:t 
negando su esencia y, al igual que en Leibniz, estaría faltando al 
principio de no contradicción. 

Wittgenstein podría haber postulado la existencia de tales «co­
sas» u «objetos» pero el sistema habría mostrado desde el prin­
cipio su antiempirismo, mientras que, definiendo el mundo como 
«la totalidad de los hechos, no de las cosas» (1.1), parece que su 
doctrina es más fenomenológica y desligada de una cierta (y obli­
gada) ontología o «compromiso» con «lo que hay». Pero esta apa­
riencia se sostiene por poco tiempo pues el hecho atómico y el 
objeto se requieren mutuamente de modo ontologista y caen baio 
la crítica kantiana. «Algo debe existir para que otra cosa sea así», 
éste es el núcleo de la argumentación del Tractatus en su mismo 
punto de partida. 

El ontologismo de Wittgenstein tiene, pues, estos tres mo­
mentos que ocultan, en parte, el razonamiento ontologista. 

l. El mundo es lo que acaece. 
2. Lo que acaece, el hecho, es la existencia de los hechos 

atómicos. 
2.011 Es esencial a la cosa poder ser la parte constitutiva de 

un hecho atómico. 
2.027 Lo fijo, lo existente y el objeto son uno. 

Naturalmente que si no fuera por esta vía, en verdad, muy 
poco empirista, no podría demostrarse la existencia de objetos 
simples (que «dicho sea de paso: carecen de color» (2.0232)). Pero 
el esencialismo, racionalismo y ontologismo que se exhibe en el 
Tractatus no se reduce a los textos citados, sino que se explicita 
en otros varios. Así, a continuación del anterior, se pone: 

2.012 En lógica nada es accidental: si la cosa puede entrar en 
un hecho atómico, la posibilidad del hecho atómico debe 
estar ya prejuzgada en la cosa. 

A pesar de que, según la proposición n.0 1.1 «el mundo es la 
totalidad de los hechos, no de las cosas» ( 4) no podemos infrava­
lorar la importancia de las cosas (objetos o entidades), según se 
pone de relieve en el fragmento antes expuesto, porque la posi­
bilidad del hecho atómico debe estar ya prejuzgada en la cosa. 
Y ello se completa todavía más con la siguiente proposición. 

(4) El subrayado es nuestro. 



32 JOSÉ M.ª PETIT SULLÁ 

2.0121 Aparecería, por así decirlo, como un accidente si a una 
cosa capaz de existir por sí misma pudiese subsecuente­
mente convenirle un estado de cosas (5). 

La afirmación de que «la cosa es capaz de existir por sí mis­
ma» es idéntica a la definición cartesiana de «substancia» ( 6) y 
que en el texto del Tractatus se explicita que a lo que es capaz 
de existir por sí mismo no le puede convenir a posteriori ninguna 
otra cosa, que resultaría así accidental, prueba todavía más el en­
tronque de este pluralismo atomista con el racionalismo, que re­
duce todas las propiedades a la esencia como «modos» de ella (se­
gún Descartes) o como actividad propia de la misma (en Leibniz). 

La afirmación de que el mundo real, este mundo, no puede ser 
de otra manera que como es, supone, en comparación con las 
filosofías racionalistas, retomar el tema del monismo espinociano 
o bien, en el caso del Tractatus, el del mejor mundo posible de 
Leibniz. Creemos que la obra que analizamos está más cerca de 
este último, como vamos a ver. 

2.022 

2.023 

Es claro que por muy diferente del real que se imagine 
un mundo debe tener algo -una forma- en común con 
el mundo real. 
Esta forma fija está constituida por los objetos. 

Aunque la última de estas proposiciones aclara el sentido de 
la primera, para ponderar todo el alcance de esta proposición de­
bemos recordar lo que se entiende por «forma» en la terminología 
wittgensteniana. 

2.0141 La forma del objeto es la posibilidad de entrar en los he­
chos atómicos. 

Esta proposición, a su vez, debe entenderse en comparación con 
otra anterior. 

2.0123 Si yo conozco un objeto, conozco también todas sus posi­
bilidades de entrar en los hechos atómicos. 

(5) Según not¡:¡ del traductor, el término alemán Sachlage es traducido 
en el texto inglés por state of affairs y otras veces por circumstance o situation. 
Lo que es notable señalar es que la expresión état des choses aparece en la 
Monadolog~e de LEIBNIZ como significando un agregado de monades (n.° 9 de 
la obra citada). 

(6) Aunque DESCARTES distingue entre el término substancia atribuido a 
Dios o a las criaturas, lo cierto es que remueve el sentido clásico del término 
accidente: "Quicquid est reale, potest separatim ab omni alio subiecto exsistere; 
quicquid autem ita separatim potest exsistere, est substantia". 



RACIONALISMO EN WITTGENSTEIN 33 

(Cada una de tales posibilidades debe estar contenida en 
la naturaleza del objeto.) 
No se puede encontrar posteriormente una nueva posibi­
lidad. 

Por tanto, «la posibilidad de entrar en los hechos atómicos» 
constituye, por una parte, el conocimiento del objeto, es su natura­
leza (2.0123). Por otra parte, esta misma posibilidad es llamada 
también forma del objeto (2.0141), lo cual justifica plenamente la 
afirmación de que la «forma» es decir, lo que debería tener en co­
mún cualquier mundo imaginable con el mundo real, sería sim­
plemente el tener los mismos objetos que el real. Ahora bien, pues­
to que los objetos contienen, por definición, las posibilidades de 
los hechos atómicos y éstos constituyen el mundo, es evidente que:: 
no puede darse más que un mundo, igual al que se da realmente. 

En el presupuesto de que todo es esencial (nada puede acae­
cerle a posteriori al objeto) con una esencialidad reducida a «po­
sibilidad», es decir, según el principio de no contradicción, es for­
zoso concluir que sólo puede haber un mundo, el que hay real­
mente. Si la lógica ha de explicar el mundo, puesto que sólo hay 
una lógica, sólo puede haber un mundo: el mundo lógico. De este 
modo puede afirmarse que la lógica «precede a toda experiencia». 

5.5521 Y si no fuera así ¿cómo podríamos aplicar la lógica? Se 
podrá decir: Si hubiese una lógica, aunque no hubiese un 
mundo, ¿ cómo podría haber una lógica puesto que hay 
un mundo? 

La necesidad de la existencia del mundo, de una sustancia del 
mundo y, en definitiva, de los objetos del mundo es el funda­
mento óntico que requiere la «lógica del lenguaje» del Tractatus. 

2.026 Sólo si hay objetos puede haber una forma fija del 
mundo. 

Usualmente se presta la mayor atención al «hecho atómico» que 
aparece por primera vez en la proposición n.0 2, a partir del cual 
se define el mundo, como se reitera de nuevo en otra proposición 
que reúne el contenido de dos proposiciones anteriores: 

2.04 La totalidad de los hechos atómicos existentes es el mundo. 

Pero no puede olvidarse tanto la sustancia del mundo como los 
objetos, puesto que, explícitamente, estos últimos, son fundamen­
tales para sostener toda la relación figurativa que «relaciona», de 
un modo muy peculiar y nada empirista -como veremos más 



34 JOSÉ M.ª PETIT SULL<\. 

adelante- nuestro lenguaje con el mundo, es decir, la lógica -en 
el sentido de Wittgenstein. Pero además, está muy claro que la re­
lación objetos-sustancia es sumamente íntima. 

2.021 Los objetos forman la sustancia del mundo. Por eso no 
pueden ser descompuestos. 

Aquí se defiende explícitamente la necesidad de elementos ón­
ticas simples ( en tanto que no pueden descomponerse) que son 
simples únicamente porque forman la sustancia del mundo (sin 
la cual no podría haber «figura del mundo»). 

Los objetos pueden combinarse de diversa manera originando 
distintos «hechos atómicos», pero la sustancia del mundo, como 
conjunto de todos los objetos, permanece siempre igual (pues los 
objetos, como las mónadas de Leibniz, son indestructibles) (7). 

2.024 

2.025 

La sustancia es aquello que existe independientemente de 
lo que acaece. 
Ella es forma y contenido. 

En definitiva, si «La lógica precede a toda experiencia» (5.552) 
y asimismo «La lógica es un reflejo del mundo» (6.3) en el mundo 
todo debe ser, según la única sustancia posible y, por tanto, real. 
Nada esencial puede acontecer. 

Los «objetos simples» 

2.02 
2.0201 

2.021 

El objeto es simple. 
Todo aserto sobre complejos puede descomponerse en un 
aserto sobre sus partes constitutivas y en aquellas propo­
siciones que describen completamente el complejo. 
Los objetos forman la sustancia del mundo. Por eso no 
pueden ser descompuestos. 

El conjunto de estas tres proposiciones, en las que se afirma 
y justifica la existencia de objetos «simples» es paralela con la 
«demostración» leibniziana de la existencia de las mónadas: 

l. La Monade, dont nous parlerons ici, n'est autre choses qu'une 
substance simple, qui entre dans les composés; simple, c'est-a-dire 
sans parties. 

(7) Las mónadas de LEIBNIZ sólo podrían ser aniquiladas por Dios. 



RACIONALISMO EN WITTGENSTEIN 35 

2. Et il faut qu'il y ait des substances simples, puisqu'il y a 
des composés; car le composé n'est autre chose qu'un amas, ou 
aggregatum des simples. 

3. Or, la ou il n'y a point de parties, il n'y a ni étendue, ni 
figure, ni divisibilité possible. Et ces monades sont les véritables 
Atomes de la nature, et en un mot les Eléments des choses (8). 

La única justificación ofrecida por Wittgenstein de que los 
objetos son simples es la necesidad de la sustancia del mundo la 
cual, a su vez, viene exigida únicamente para que pueda haber una 
figura del mundo. 

2.0211 Si el mundo no tuviese ninguna sustancia, dependería que 
una proposición tuviera sentido, de que otra proposición 
fuera verdadera. 

2.0212 En este caso sería imposible trazar una figura del mun­
do (verdadera o falsa). 

«Si el mundo no tuviera simples -dice Weinberg comentando 
esta tesis del Tractatus- las proposiciones sobre complejos po­
drían transformarse en proposiciones sobre los elementos constitu­
tivos del complejo, y éstas, a su vez, en proposiciones que afirmen 
que los elementos del complejo están unidos de tal y tal manera. 
Y al ser los elementos complejos, ex hypothesi, este proceso de 
traducción continuaría ad infinitum. Como las proposiciones son fi­
guras de los hechos, resultaría imposible establecer una conexión 
entre las proposiciones y la realidad porque el proceso de tra­
ducción no tiene fin. En resumen, el proceso indefinido del aná­
lisis, o la complejidad última del mundo, es incompatible con la 
naturaleza figurativa de las proposiciones. 

El argumento pretende demostrar que hay simples, porque pre­
supone la existencia de figuras de los hechos. Pero «figuras» en 
este sentido significa «representaciones absolutamente definidas y 
directas». Estas figuras sólo pueden existir si hay simples. Por 
tanto, se supone implícitamente la existencia de los simples en la 
prueba de los mismos. Con lo que hay una petición de principio» 
(9). 

Tal como ya se ha dicho en el apartado anterior es la necesidad 
de poder establecer una «figura» del mundo, la que obliga a la 
existencia de los objetos cuya simplicidad queremos comentar aho­
ra. El carácter no empírico de los objetos simples es un dato de 
la mayor importancia y absolutamente patente. «En el marco de 

(8) La monadologie, Oeuvres philosophiques, p. 707. 
(9) Examen del positivismo logzco, p. 83-84. 



36 JOSÉ !\l.ª PETIT SULLA 

la doctrina de Wittgenstein -dice Weinberg- no puede demostrar­
se la existencia de objetos simples y de hechos atómicos, aunque 
el empirismo de la doctrina depende del supuesto de que la de­
mostración es posible» (10). 

Como dice el citado comentador, el Tractatus no puede tener 
una fundamentación empírica de la existencia de los objetos sim­
ples, sino que dicha existencia debe aceptarse según Weinberg re­
conoce «como un presupuesto o como intuitivamente evidente» (11). 

Desde esta conclusión podemos preguntarnos -como lo hace 
Weinberg- si puede encontrarse en anteriores sistemas filosóficos, 
un precedente de estos objetos simples. Expondremos nuestro pro­
pio criterio en diálogo con Weinberg, cuya recensión histórica es 
sumamente interesante: «Encontrar nociones semejantes en la his­
toria del pensamiento europeo no resulta difícil y quizá sirva para 
orientar al lector. Las «naturalezas simples» de Descartes son los 
entes que, respecto a nuestro entendimiento, no son susceptibles de 
ulterior reducción, y constituyen la base de todo entendimiento de lo 
complejo. Algunos entes son extremadamente simples, respecto a 
nuestro entendimiento, pero no son necesariamente simples en el 
orden ontológico. Estas naturalezas simples no poseen un parale­
lismo completo con los objetos lógicamente simples en el sentido 
de Wittgenstein, porque los últimos son considerados como sim­
ples sin ninguna clase de reservas». 

En una ocasión anterior, hemos insistido en que el carácter prin­
cipal del objeto propio de la intuición cartesiana no era sino su má­
xima simplicidad. La referencia de Weinberg a las «naturalezas 
simples» de Descartes nos parece muy adecuada y, si este comen­
tador encuentra a tales naturalezas sólo gnoseológicamente simples 
y, en cambio, los objetos simples de Wittgenstein «simples sin 
ninguna clase de reservas», esto sólo pondría de relieve un mayor 
racionalismo en el pensador neopositivista que en el filósofo francés, 
aunque nos parece que de la simplicidad de algo no dado a la ex­
periencia sólo se puede juzgar desde nuestro entendimiento. Si algo 
óntico no fuera de ningún modo conocido por nuestro entendimiento 
no podría juzgarse de su simplicidad. El argumento, pues, en contra 
de las naturalezas simples cartesianas no resulta definitivo. Con 
todo, aparece como más interesante la otra referencia histórica que 
expone Weinberg. 

«La mónada de la metafísica de Leibniz es una entidad absoluta­
mente simple, sin reservas. Sin embargo, no puede compararse ade­
cuadamente con los simples lógicos que estudiamos aquí, porque 
es una noción no empírica (pues es la idea de una sustancia existen-

(10) [bid., p. 86. 
(11) Loe. cit., p. 86. 



RACIONALISJ\10 EN WITTGENSTEIN 37 

te con todos sus predicados)». Weinberg comete una imprecis1on, 
al llamar a los «objetos simples» del Tractatus «simples lógicos» 
pues no debe olvidarse que «Lo fijo, lo existente y el objeto son uno» 
(2.027) y por ·tanto no debe desplazarse la interpretación del Trac­
tatus hacia un mero logicismo. En cuanto a la comparación con 
las mónadas de Leibniz resulta altamente interesante aunque, por 
lo mismo, el comentario que hemos citado es todavía menos con­
sistente que el anterior. Negar la afinidad entre estos dos conceptos 
clave, como los ahora citados, porque la mónada «es una noción no 
empírica» sorprende en tanto que el propio comentador prueba el 
carácter no empírico de los objetos simples del Tractatus. La co­
nexión entre mónada y objeto simple es la mayor que puede encon­
trarse, a nuestro juicio, en la historia de la filosofía y bastaría para 
ello recordar los tres primeros epígrafes de La Monadologie que 
antes hemos citado. 

Precisamente, Bertrand Russell, en su ensayo titulado «Atomismo 
lógico» de 1924, es decir, posterior a la aparición del Tractatus, es­
cribía: «Al hablar de "simples", debería aclarar que estoy hablando 
de algo que, en cuanto tal, no es objeto de experiencia, sino tan 
sólo conocido por inferencia como límite del análisis. Es muy po­
sible que, con una mayor pericia lógica, pudiera evitarse la nece­
sidad de contar con ellos .. . Pero he de advertir que me parece evi­
dente (como se lo parecía a Leibniz) que lo complejo haya de com­
ponerse de simples, por más que el número de sus elementos cons­
titutivos pudiera remontarse al infinito. Resulta asimismo evidente 
que los usos lógicos de la antigua noción de substancia ( esto es, 
aquellos usos que no hagan referencia a la duración temporal) sólo 
tienen aplicación, si de algún modo han de tcnerb, en el caso óe 
los simples» (12). 

La influencia mutua que se ejercieron Russell y Wittgenstein re­
fuerza, si cabe, el valor de la opinión del primero que acabamos de 
transcribir. La única explicación razonable que encontramos en el 
empeño de Weinberg en desvirtuar la íntima afinidad entre los ob­
jetos simples y las mónadas, nos la ofrece él mismo a continuación: 
«Quizá las "impresiones simples" de Hume sean un ejemplo mejor. 
Pero encontramos éstas a lo largo de una discusión en la que no 
se distinguen simplicidad lógica y psicológica, y en la que no se 
afirma que la impresión sea el fundamento último de lo real, sino 
de nuestro conocimiento de lo real. Si, sin embargo, se tradujese la 
«psicología literaria» de Hume al lenguaje de la lógica, removiendo 
al mismo tiempo la tendencia naturalista del sistema, lo que corres­
pondería a las impresiones simples, como resultado de tal transfor-

(12) Ensayos sobre lógica y conocimiento, p. 475-476. 



38 JOSÉ M.ª PETIT SULLÁ 

mación, sería muy parecido al objeto lógicamente simple de la 
doctrina de Wittgenstein» ( 13 ). 

Este texto pone de relieve la creencia «obligada» de que todo 
positivismo ha de tener su punto de partida en el empirismo de 
Hume. Obsenra Weinberg que la «impresión simple» de Hume apa­
rece en una discusión en la que no se distinguen simplicidad, lógica 
y psicológica, pero el carácter lógico de las impresiones no puede 
confundirse con nada, puesto que tal carácter lógico está delibera­
damente ausente del Treatise. Las «impresiones» de Hume son úni­
camente «datos de conciencia» y por consiguiente, el escrúpulo de 
Weinberg en no admitir que las naturalezas simples cartesianas su­
ponen un planteamiento semejante al del Tractatus, es aquí donde 
tendría sentido. Hume estaba explícitamente contra la doctrina de 
la infinita divisibilidad de la materia, mientras que Wittgenstein, 
en una proposición completamente paralela al texto de Russell antes 
citado, afirma: 

4.2211 Aunque el mundo fuese infinitamente complejo, de modo 
que cada hecho constase de infinidad de hechos atómicos, 
y cada hecho atómico se compusiese de un número infinito 
de objetos, incluso en este supuesto debería haber objetos 
y hechos atómicos. 

Es evidente, por otra parte, que las «impresiones» de Hume 
connotan un claro psicologismo, en tanto que su indubitabilidad 
radica solamente en el hecho de que ellas son «datos de concien­
cia». Por el contrario, el Tractatus de Wittgenstein no sólo no 
manifiesta ningún psicologismo sino que la misma Psicología, 
como ciencia, es completamente desplazada del ámbito filosófico. 
Esta es una de las características común a todo racionalismo (Spi­
noza es el ejemplo más radical de esta ausencia de la psicología 
en el campo filosófico) y expresamente lo manifiesta Wittgenstein 
en el Tractatus alejándose completamente de lo que parecía intrín­
seco en el empirismo, especialmente en el neoempirismo del si­
glo XIX. 

4.1121 La psicología no es más afín a la filosofía que cualquiera 
otra ciencia natural. 
La teoría del conocimiento es la psicología de la filosofía. 
¿No corresponde mi estudio del signo-lenguaje al estudio 
del proceso mental que los filósofos sostenían que era esen­
cial a la filosofía de la lógica? Sólo así se han perdido los 
más en investigaciones psicológicas no esenciales. E inclu­
so mi método corre análogo peligro. 

(13) Examen del positivismo lógico, p. 81-82. 



RACIONALISMO EN WITTGENSTEIN 39 

Y de un modo directo contra aquellas distinciones que el ge­
nuino empirismo consideraba fundamentales -y del que Russell 
es un buen ejemplo- dice más adelante. 

5.541 

5.542 

A primera vista parece que una proposición podría entrar 
en otra de diferente modo. 
Especialmente en ciertas formas proposicionales de la psi­
cología, como «A cree que p acaecerá» o «A piensa p», etc. 
A una consideración superficial puede parecer que la pro­
posición p está en una cierta relación con el objeto A. 
(Y en la moderna teoría del conocimiento (Russell, Moore, 
etc.) estas proposiciones se han concebido de este modo). 
Pero es claro que «A cree que p», «A piensa p», «A dice p», 
son de la forma «p» dice «p»; y aquí se trata no de la 
coordinación de un hecho y un objeto, sino de la coordi­
nación de hechos por la coordinación de sus objetos. 

El reparo de Weinberg en establecer la afinidad de los obje­
tos simples con las impresiones de los respectivos filósofos, tiene 
un matiz importante cuando afirma que estas últimas «no son el 
fundamento último de lo real, sino de nuestro conocimiento de 
lo real». Dejando de lado el hecho de que, en rigor, la doctrina 
de Hume no fundamenta el «realismo», la objeción intrínseca es 
el contraste entre las impresiones y los objetos simples, en tanto 
que los primeros no son el fundamento último de lo real y los ob­
jetos simples del Tractatus sí lo son. ¿Podemos nosotros pensar 
que ésta es una diferencia trivial, o fácilmente superable? La ca­
racterística común al racionalismo de todos los tiempos es el 
supuesto de que conocemos de tal modo la realidad «subsistente 
por sí misma» que sólo debemos atender al modo cómo se rela­
cionan ciertos elementos «simples» entre sí. Precisamente, al hecho 
de que nuestro conocimiento del mundo venga sólo dado en forma 
de sensaciones, se debe la causa del escepticismo de Hume quien, 
por cierto, sólo aspiraba a reconstruir la sustancia en el sentido 
clásico de la palabra, por más que esta tarea se le reveló como 
inalcanzable. 

Hume, al comienzo de su Treatise, parece estar negando direc­
tamente el Tractatus cuando, reconociendo la limitación de la ex­
periencia, decía: «Now, the nature and effects of experiencie have 
been already sufficiently examined and explained. Jt never gives 
us any insight into the internal structure or operating principle of 
objects, but only accustoms the mind to pass from one to another» 
(14). 

(14) Treatise, I, 3, sect. 14, p. 167. 



40 JOSÉ M.ª PETIT SULL.4. 

Pero, por el contrario, el núcleo de la doctrina del Tractatus, no 
siendo, en ningún momento, la percepción por parte del sujeto de 
alguna cualidad sensible del objeto, reduce nuestro conocimiento al 
conocimiento de la estructura interna del objeto. 

2.01231 Para conocer un objeto no debo conocer sus propiedades 
externas,· sino todas sus internas propiedades. 

No sólo probaremos la falta de continuidad entre el empirismo 
de Hume y la doctrina de Wittgenstein sino que mostraremos tam­
bién la íntima conexión que mantiene con el racionalismo leibni­
ziano, si atendemos a lo que en el Tractatus se entiende por «pro­
piedad interna». 

4.123 Una propiedad es interna cuando es impensable que su 
objeto no la posea. 
(Este color azul y aquel color azul están ea ipso en la re­
lación interna de más claro y más oscuro. Es impensable 
que estos dos objetos no estén en esta relación.) 
(Aquí al uso oscilante de las palabras «propiedad» y «re­
lación» corresponde el uso oscilante de la palabra «ob­
jeto»). 

Cualquier propiedad es puesta como una propiedad interna, esto 
es, esencial ( «es impensable que su objeto no la posea»). La desa­
parición del sentido de la clásica distinción sustancia-accidentes 
presupone el univocismo más absoluto, pero, como es patente en 
el mismo texto que se acaba de citar, toda «propiedad» no es más 
que una «relación.». Según · el último de los párrafos de esta pro­
posición toda «propiedad» de un objeto (en sentido amplio) con­
siste en una «relación» que el objeto (en sentido estricto, o sea, 
«simple») mantiene con los demás de su misma ·«especie», es de­
cir «simples». 

El pensamiento de Leibniz no dice menos que lo que; se expresa 
eri. el Tractatus. Las mónadas, sustancias simples, no tienen más 
que propiedades internas, puesto que nada puede acaecerles desde 
fuera (carecen de «ventanas»). Aunque el esquema leibniziano está 
impregnado del fisicismo y mecanicismo de la física clásica, el prin­
cipio activo de la sustancia simple es un «príncipe interne, puisqu' 
une cause externe ne saurait influer dans son intérieur» (15}. ·En 
otro epígrafe expresa Leibniz la misma idea: 

·· 18. On pourrait donner le nom d'Entéléchies a toutes les subs­
tances simples ou monades créées, car elles ont en elles une cer-

(15) La monadologie, n.° ll. Oeuvres philosophiques, p. 708. 



RACIONALISMO EN WITTGENSTEIN 41 

taine perfettion, il y a une suffisance qui les rend sources de leurs 
actions internes et pour ainsi dire des Automates incorporels (16), 

Ahora bien, la pregunta importante que debemos hacernos es 
ésta: ¿Cém8 al;;o al::soluta::ncntc «simple» puede tener propiedades 
internas? Tanto en Leibniz como en Wittgenstein todas las propie­
dades de los «simples» consisten en su relación con los otros. y 
en verdad, no podría ser de otra manera. Este era, por otra parte, 
el pensamiento cartesiano: las «naturalezas simples» constituyen 
diversos objetos en virtud de una diferente combinación de tales 
naturalezas, es decir, una mera relación entre ellas. Esto es lo 
que Descartes había aprendido de las Matemáticas las cuales, no 
debemos olvidarlo, no son interesantes por sí mismas sino por el 
Método que revelan. Ni en Leibniz ni en Wittgenstein se supera 
este punto de partida. En el caso de Leibniz la «armonía preesta­
blecida» y el atomismo de las mónadas, le conduce forzosamente 
a esta tesis: 

56. Or cette liaison ou cet accommodement de toutes les ~ho­
ses créées a chacune, et de chacune a toutes les autres, fait que 
chaque substance simple a des rapports qui expriment toutes les 
autres, et qu'elle est par conséquent un miroir vivant perpétuel 
de l'univers (17). 

Según el Tractatus toda «propiedad material» está formada por 
la «configuración» de los objetos (18). Es, pues, esta «configura­
ción» Ó «estructura» de los objetos lo que constituye el «hecho 
atómico» cuya importancia suele destacarse como «hecho» primi­
tivo pero olvidando su constitución. Una serie de proposiciones 
del Tractatus dejan muy claro, desde el principio, lo que nosotros 
queremos destacar. · 

2.027 
2.0271 

2.0272 
2.03 

2.031 

2.032 

Lo fijo, lo existente y el objeto son uno. 
El objeto es lo fijo, lo existente; la configuración es lo 
cambiante, lo variable. 
La configuración de los objetos forma el hecho atómico. 
En el hecho atómico los objetos dependen unos de otros 
como los eslabones de una cadena. 
En el hecho atómico los objetos están combinados de un 
modo determinado. 
El modo como los objetos dependen unidos en el hecho ató­
mico es la estructura del hecho atómico. 

(16) Op. cit., p. 709-710. 
(17) !bid., p. 715. 
(18) Tractatus, 2.0231: Las propiedades materiales "se presentan primero 

en las proposiciones; están formadas primero por la configuración de los ob­
jetos". 



42 JOSÉ M.ª PETIT SULL.\ 

La afirmación de que el hecho atómico (y, por tanto, todo he­
cho, es decir, el mundo mismo) se reduce a su estructura enten­
dida como la «configuración» o la «combinación» de objeto simple 
es lo que permite sustentar la doctrina central del Tractatus: Todo 
conocimiento es una «figura» de la realidad. 

La relación figurativa 

2.1 Nosotros nos 'hacemos figuras de los hechos. 
2.11 La figura presenta los estados de las cosas en el espacio 

lógico, la existencia y no existencia de los hechos atómicos. 
2.12 La figura es un modelo de la realidad. 
2.13 Los objetos corresponden en la figura a los elementos de 

la figura. 
2.131 Los elementos de la figura están en la figura en lugar de 

los objetos. 
2.14 La figura consiste en esto, en que los elementos están com­

binados unos respecto de otros de un modo determinado. 
2.15 Que los elementos de la figura estén combinados unos res­

pecto de otros de un modo determinado, representa que 
las cosas están combinadas también unas respecto de las 
otras. 
A esta conexión de los elementos de la figura se llama 
su estructura y a su posibilidad su forma de configura­
ción. 

En estas proposiciones, que se acaban de referir, está ya explí­
cita la teoría del conocimiento presente en el Tractatus -objetivo 
principal de la obra. Se observará que esta teoría está exenta de 
todo psicologismo empirista de modo que el sujeto pensante o 
consciente ya no es el punto de partida. De una manera, que po­
dríamos llamar «impersonal», la figura (aunque «hecha por no­
sotros») «llega» a la realidad. 

2.1511 
2.1512 

La figura está así ligada con la realidad; llega hasta ella. 
Es como una escala aplicada a la realidad. 

La «figura», que es también un hecho ( «la figura es un hecho» 
(2.141)) tiene una «relación figurativa», es decir, una «coordina­
ción de los elementos de la figura y de las cosas» y esto es pre­
cisamente lo que la hace ser figura, poder figurar la realidad. 

2.1513 Según esta interpretación pertenece también a la figura la 
relación figurativa que hace de ella una figura. 

2.1514 La relación figurativa consiste en la coordinación de los 
elementos de la figura y de las cosas. 



RACIONALISMO EN WITTGENSTEIN 43 

2.1515 Estas coordinaciones son algo así como los tentáculos de 
los elementos de la figura con los cuales la figura toca la 
realidad. 

La escisión ele la unidad del acto de conocer, y la consiguiente 
constitución, independientemente de este acto, de un «sujeto» como 
capaz de conocer y un «objeto» capaz de ser conocido, que se ex­
presa en el lenguaje de la gnoseología racionalista, pasó íntegra­
mente al empirismo. Una ampliación de este mismo error condujo 
tanto al psicologismo como al escepticismo como consecuencia de 
él, y sólo superable por un idealismo empirista, en cierto modo 
semejante al «ocasionalismo» racionalista. 

Desde los presupuestos intocables de aquel planteamiento ra­
cionalista cabía todavía una radicalización agotando las posibili­
dades que el mismo racionalismo había ya hecho entrar en lid: el 
monismo y el atomismo (no sólo no dispares sino perfectamente 
implicados). Olvidada la afirmación aristotélica de que «anima est 
quodammodo omnia», se intenta por Wittgenstein, no ya aquella 
«unión» entre sujeto y objeto siempre impotente para explicar el 
conocimiento (pues sólo se «une» lo que existe y es ya separada­
mente) sino por la identidad entre ambos. Esta es la particular so­
lución ofrecida por el Tractatus: debe haber identidad entre un 
«hecho» (pensamiento, proposición o lenguaje) y otro «hecho» (lo 
real, lo que acaece, el mundo). Pero no se trata sino de una nueva 
exposición en la que se intenta, de nuevo, superar aquella radical 
indigencia con un planteamiento que niega, también de nuevo, el 
«sentido» del hombre y del mundo. 

No reflexionando sobre la unidad del «acto» de conocer y so­
breentendiendo que lo inteligible existe en acto antes e indepen­
dientemente de ser entendido, la relación entre sujeto y objeto, para 
explicar la aprehensión del segundo por el primero, tiene que ser 
necesariamente «figurativa» y «representativa». Esta es la solu­
ción ofrecida por Descartes, por Hume y por Wittgenstein, aun­
que este último se percate de las mayores posibilidades que ofre­
cía la primera corriente de pensamiento. La «figura» o «represen­
tación» debe ser vista desde el esquema, no psicológico y aten­
diendo a las cualidades sensibles, sino a la «estructura» o «con­
figuración» que ofrece como ejemplo metodológico la «geometría». 
Pero esta solución patentiza perfectamente el esquema mental en 
el que se «adapta» lo que está absolutamente escindido, la «figu­
ra» y la «realidad». 

2.173 La figura representa su objeto desde fuera (su punto de 
vista es su forma de representación), porque la figura re­
presenta su objeto, justa o falsamente. 



44 JOSÉ M.ª PETIT l';ULLÁ 

Cuando atendemos a la peculiar solución ofrecida por un pen­
sador al problema que pretende resolver, no podemos olvidar ni 
dejar de preguntarnos por los términos implícitos en que tal pro­
blema está planteado, porque en ello se condiciona ya el ámbito 
de su solución. En el caso concreto del Tractatus, en tanto que el 
eje de· la obra gira sobre «teoría del conocimiento» (lo que Witt­
genstein denomina «psicología de la filosofía») los estudios sobre 
esta obra que adopten meramente un punto de vista lógico, no 
alcanzarán a conocer la «filosofía» de Wittgenstein (que, dicho 
sea de paso, no rfue totalmente aceptada por los miembros del Círcu­
lo de Viena) (19). La solución del Tractatus está, pues condiciona­
da por esta escisión que en la peculiar terminología de la obra 
recibe los nombres de «figura» y «figurado», términos que expli­
citan más, si cabe, esta disociación entre la «figura» y la «realidad». 

2.16 

2.161 

2.17 

Un hecho, para poder ser una figura, debe tener algo en 
común con lo figurado. 
En la figura y en lo figurado debe haber algo idéntico 
para que una pueda ser figura de lo otro completamente. 
Lo que la figura debe tener en común con la realidad para 
poder figurarla a su modo y manera -justa o falsamente­
es su forma de figuración. 

El modo como reduce la teoría del conocimiento a lógica es ex­
traordinariamente simple desde el supuesto de lo que sea la «fi­
gura»: una combinación de elementos que «representa» la combi­
nación de objetos del hecho atómico. 

3. 
3.001 

3.01 

La figura lógica de los hechos es el pensamiento. 
«Un hecho atómico es pensable», significa: Nosotros po­
demos figurárnoslo. 
La totalidad de los pensamientos verdaderos es una figu­
ra del mundo. 

(19) En torno a esta cuestión fundamental de teoría del conocimiento 
nos parece luminoso lo que, negando el carácter de "término interpuesto" de 
la imagen intencional, que se tenía por doctrina propia de los que usaban 
esta expresión (desconociendo su sentido), escribe F. CANALS: "La tesis del 
carácter sucedáneo de la representación conceptual se enlaza con la desorien­
tadora noción sobre el conocimiento como "unión" entre el sujeto y el objeto: 
un objeto que precede al acto de conocer, que consiste en captarlo y unirse 
a él. Rige aquí también la imagen mediatriz errónea que hace olvidar el punto 
decisivo: conocer no consiste en la unión entre un sujeto y un objeto, sino 
en la unidad entre el cognoscente y lo conocido. Tal unidad, que constituye 
la actualidad del cognoscente es anterior a la emanación locutiva, por 
la que forma y constituye en sí lo entendido en cuanto tal" (Para una funda­
mentación de la metafísica, p. 68). 



RACIONALISMO EN WITTGENSTEIN 45 

Según la última de las proposiciones mencionadas, y en el su­
puesto del atomismo que tal . solución requiere, no podemos «pen­
sar» lo que es el mundo si no conocemos «la totalidad de los pen­
samientos Ycrd:1deros». En realidad esto debe ser así en todo ra­
cionalismo radical y por esta razón, para Spinoza la única clase 
de conocimiento verdadero, la que llama Scientia Intuitiva, con­
siste en conocer las cosas en Dios: «Adque hoc cognoscendi genus 
procedit ab adaequata idea essentiae formalis quorundam Dei at­
tributorum ad adaequatam cognitionem essentiae rerum» (20). 
Leibniz, por su parte, entendía de tal modo la «armonía preesta­
blecida» que juzgaba que cada sustancia simple es un espejo vivo 
y perpetuo del universo todo, según el epígrafe 56 antes citado y 
que repite en muchos otros (21). Uno de estos textos es especial­
mente interesante porque muestra el paralelismo psicofísico, pro­
pio de todo monismo, y que en Leibniz aparece como una conclu­
sión de la «armonía preestablecida». 

78. Ces príncipes m'ont donné moyen d'expliquer naturelle­
ment l'union, ou bien la conformité de !'ame et du corps organique. 
!'ame suit ses propres lois, et le corps aussi les siennes; et ils se 
rencontrent en vertu de l'harmonie préétablie entre toutes les subs­
tances, puisqu'elles sont toutes des représentations d'un meme uni­
vers. 

79. Les ames agissent selon les lois des causes finales par appé­
titions, fins et moyens. Les corps agissent selon les lois des cau­
ses efficientes ou des mouvements. Et les deux renes, celui des 
causes efficientes et celui des causes finales, sont harmoniques entre 
eux (22). 

En el Tractatus encontramos también estos dos aspectos, am­
bivalentes pero no contradictorios, y propios de todo racionalis­
mo: en la parte se conoce el todo y sólo por el todo se conoce 
la parte. El estilo de esta obra tiene un matiz deliberadamente 
misterioso y menos explícito en los temas que más directamente 
entroncan con el racionalismo clásico, pero deberíamos hacer un 
esfuerzo para su comprensión. No insistiremos en la doctrina de 
la «proposición», sólo expondremos su definición para la mejor 
comprensión de los demás textos. 

4.01 

4.014 

La proposición es una figura de la realidad. 
La proposición es un modelo de la realidad tal como la 
pensamos. 
El disco gramofónico, el pensamiento musical, la notación 
musical, las ondas sonoras, están todos, unos respecto de 

(20) Ethica, II, prop. XL, Scholium II. 
(21) Epígrafes 59, 61-63, 77-79. 
(22) La monadologie. Oeuvres philosophiques, p. 719-720. 



46 JOSÉ l\Lª PETIT SULLÁ 

otros, en aquella interna relación figurativa que se man­
tiene entre lenguaje y mundo. 
A todo esto es común la estructura lógica. 
(Como en la fábula, los dos jóvenes, sus dos caballos y sus 
lirios son todos, en cierto sentido, la misma cosa.) 

En realidad se repite aquí toda la doctrina, en parte ya comen­
tada, de la figura y de la estructura lógica o relación figurativa. 

Wittgenstein afirma que «no hay ningún monismo o dualismo 
filosófico» ( 4.128) y ésta es una de las expresiones que deja sin 
aclarar pese a ser de fundamental importancia para entender su 
filosofía . Pero, en cambio, sólo desde una posición monista tienen 
sentido estas proposiciones: 

5.4711 Dar la esencia de la propos1c10n significa dar la esencia de 
toda descripción; o sea, la esencia del mundo. 

5.511 ¿Cómo es posible que la lógica que todo lo abarca y que 
refleja el mundo use de tan especiales garabatos y mani­
pulaciones? 
Sólo porque todas están unidas por una trama infinitamen­
te fina al gran espejo. 

Así, pues, y en consonancia con otro texto ya referido en este 
comentario, la lógica «refleja el mundo», pero también afirma más 
adelante que la lógica consiste en «proposiciones analíticas» (6.11) 
y según esta última afirmación su verdad debe ser deducible por 
el análisis de las proposiciones elementales de que toda proposición 
consta. 

4.221 Es patente que en el análisis de las proposiciones debemos 
llegar a proposiciones elementales, las cuales constan de 
nombres en unión inmediata. 

Para Leibniz las verdades de razón eran verdades necesarias y 
sil verdad se decidía sólo por análisis: «Quand une vérité est 
nécessaire, on en peut trouver la raison par l'analyse, la résolvant 
en idées et en vérités plus simples, jusqu'a ce qu'on vienne aux pri­
mitives» (23). Ahora bien, para este autor las verdades primitivas 
son evidentes por sí mismas mientras que todo el empirismo del 
Tractatus pretende sostenerse, como ya hemos comentado antes 
en diálogo con Weinberg, sobre el supuesto del carácter empírico 
de las proposiciones elementales (que afirman la existencia o no 
existencia de los hechos atómicos), pero como decía aquel comen­
tador, esto sólo puede aceptarse como una «intuición evidente». 
Ahora bien, ya se 'ha insistido en este trabajo sobre la importancia, 

(23) Loe. cit., 33. Oeuvres phil., p. 712. 



RACIONALISMO EN WITTGENSTEIN 47 

más aún, la necesidad de una intuición de este tipo para funda­
mentar un empirismo absoluto y ello no es más que un 'Ontolo­
gismo. 

Aunque Wittgenstein afirma que su sistema no es monista (ni 
dualista) de hecho se produce, como en todo monismo, la desapa­
rición del sujeto pensante, porque no existe, no puede existir una 
unidad independiente del sistema total. Todo en el «mundo» es 
un hecho del mismo orden que los demás, La identificación su­
pone pues la desaparición del sujeto. 

5.631 El sujeto pensante, representante, no existe. 
Si yo escribiese un libro El mundo como yo lo encuen­
tro, yo debería referirme en él a mi cuerpo y decir qué 
miembros obedecen a mi voluntad y cuáles no, etc. Este 
sería un método para aislar al sujeto o aún mejor para 
mostrar que en un sentido importante no hay sujeto; pre­
cisamente sólo de él no se podría hablar en este libro. 

El problema de la distinción entre el alma y el cuerpo es, sin 
duda, la clave para discernir un monismo de un dualismo. Si, se­
gún Wittgenstein, no hay sujeto pensante, pero en cambio, pre­
tende que hay un conocimiento empírico de la realidad, ello sólo 
puede ser si el pensamiento se agota en la sensibilidad corporal. 
Esto es lo que expresaba Spinoza de forma muy clara en la Ethi­
ca: «Objectum ideae humanam Mentem constituentis est Corpus, 
sive certus extensionis modus actu existens, et nihil aliud» (24). 
Y también Leibniz en la Monadologie: 

62. Ainsi, quoique chaque monade créée représente tout l'uni­
vers, elle représente plus distinctement le corps, qui lui est affec­
té particulierement et dont elle fait l'entélechie: et comme ce corps 
exprime tout l'univers par la connexion de toute la matiere dans le 
plein, l'ame représente aussi tout l'univers en représentant le corps, 
qui luí appartient d'une maniere particuliere (25). 

Todo en el Tractatus gira en torno al concepto crucial de «fi­
gura». Concluiremos comentando lo que dice Weinberg sobre el 
precedente que podemos 'hallar en la historia de la filosofía acer­
ca de este término: «La teoría de que las proposiciones elementa­
les, y de este modo cierto tipo de pensamientos, son figuras de 
la realidad no es nueva. En cierto sentido, es una traducción al 
lenguaje lógico de la teoría de las ideas como copias de impre­
siones de Hume. La diferencia importante estriba en el hecho de 
que la naturaleza de los procesos psicológicos no se toma en cuen­
ta en la teoría que exponemos» (26). 

(24) Ethica, II, prop. XIII. 
(25) La monadologie. Oeuvres phil., p. 717. 
(26) Examen del positivismo lógico, p. 70. 



48 JOSÉ M.ª PETIT SULL.4. 

Este fragmento, sumamente representativo de lo que es creen­
cia general cuando se intenta establecer una conexión doctrinal en­
tre el neopositivismo y alguna doctrina anterior, está en la línea 
de lo que ya Weinberg ha demostrado pensar sobre toda conexión: 
el neopositivismo es, porque «debe» serlo, una continuación de 
los sistemas empiristas clásicos y, en concreto, de Hume. Pero, a 
este respecto, basta recordar el pensamiento de este empirista: la 
idea es una copia debilitada que permanece cuando la impresión 
cesa. Esta doctrina humeana no tiene, por tanto, traducción po­
sible a la lógica de Wittgenstein, que entiende la figura como 
«representación» perfecta y adecuada de la realidad. No puede 
pasarse desde la impresión a la idea como se pasa de lo figurado 
(realidad) a la figura porque lo común a estos últimos es una «es­
tructura», una relación y no es cuestión de «intensidad». La idea 
no puede en Hume figurar la impresión precisamente porque es 
simple y carece de estructura. Hume parte de algo que se le ofre­
ce como dato de conciencia, mientras que Wittgenstein, como en 
todo racionalismo, parte de algo ya elaborado. Bastaría para ello 
prestar atención a las primeras proposiciones del Tractatus que sólo 
tienen sentido desde el presupuesto de toda la obra. Sólo falta aña­
dir que el Tractatus no está exento de contradicción en algunas 
de sus proposiciones y en la penúltima proposición se ejercita aque­
lla sinceridad a que su propio sistema le obliga. 

6.54 Mis proposiciones son esclarecedoras de este modo: que 
quien me comprende acaba por reconocer que carecen de 
sentido, siempre que el que comprenda haya salido a tra­
vés de ellas fuera de ellas. 
(Debe, pues, por así decirlo, tirar la escalera después de 
haber subido.) 
Debe superar estas proposiciones; entonces tiene la jus­
ta visión del mundo. 

Algunos años después de la publicación de esta importante obra 
se han abandonado aquellas proposiciones, como la falta de sen­
tido de la metafísica y el restringido criterio empirista del signi­
ficado, por las que el Tractatus fue primeramente celebrado en el 
movimiento neopositivista. Ahora queda sólo como testimonio de 
un gran esfuerzo por reducir la filosofía a pura lógica. Actualmen­
te se concede de nuevo que la lógica no puede « bastarse a sí mis­
ma». Nosotros creemos que éste es un intento que recibe su im­
pulso del racionalismo clásico y no del empirismo, mucho menos 
del de Hume. 

JOSÉ M.ª PETIT SULLÁ 




