
Relaciones divinas 

y principio de identidad comparada(*) 

E1 P. José HeUín, S.I. (1883-1973), benemérito profesor y escritor d~ 
mate~ filosófiaas, 1/'YUUY especialmente vinculado com la Filosoifía de 
Francisco, Suárez, dejó inéditos algunos de sus trabajos. Nos compla­
cemos publicando aquí uno de sus densos escritos, que no sólo ofrece 
gran interés par.a eSIJ)ecialistas en Metafísica (y este trabajo también para 
teólogos) sino q.ue •a:demás ofrece a la Historia de la Filosofía española 
una documentación interesante con la que así más fácilmente podrá 
contar. 

I. Diversas opiniones 

Consta por la fe divina que en Dios hay tres personas realmente 
distintas, las cuales sin embargo se identifican realmente con una 
sola esencia singular y única. Las personas se multiplican por las 
insondables procesiones inmanentes, y se distinguen realmente, no 
por la esencia, en la cual son plenamente una misma cosa, sino por 
las relaciones inmanentes y opuestas, que son la Paternidad, la Fi­
liación y la Espiración pasiva. 

Sabido es que las relaciones implican el esse in y el esse ad. El 
esse in es el aspecto de la relación por el que es una realidad en 
el sujeto; el esse ad es el aspecto de la relación que mira al tér­
mino, y por el que hace que el sujeto mire al término. En Dios el 
esse in se identifica real y conceptualmente con la esencia, y el esse 
ad se distingue conceptualmente de la esencia: no son sin em­
bargo accidentes de la esencia divina, y por eso esas relaciones son 
subsistentes. 

Las relaciones divinas son parecidas a las predicamentales, por­
que algunas de ellas resultan en la esencia de las procesiones ac­
tivas y pasivas; más por otra parte se distinguen de ellas, porque 
no son accidentales, sino substanciales y subsistentes. No son sin 
embargo relaciones trascendentales, porque éstas dicen subordina-

(*) Comunicación enviada por el P. Hellín en 1%3 a la VI Reunión 
de Aproximación Fiilosófico-Científica de Zaragoza, cuyo tema fue La 
Relación (N. del E.) 

ESPIRTTU XXIV (1975) 135-142. 



136 J. HELLÍN, S. I. 

ción al término, y en la Trinidad no hay subordinación ni dependen­
cia alguna, sino suma igualdad. Estas relaciones son especialísimas, 
pero sin embargo son verdaderas relaciones. 

Tenemos pues, que en la Trinidad Santísima hay tres relaciones 
0 personas, que siendo idénticas realmente con una esencia singular 
y única, son sin embargo distintas realmente entre sí. ¿No tenemos 
aquí una excepción contra la universalidad del principio de identi­
dad comparada? ¿No es esto sostener que el principio de identidad 
comparada no es absolutamente universal, y que por tanto no es en 
realidad un principio metafásico, que valga del ser en cuanto ser? 

Tres son las clases de soluciones que se han dado a esta grave 
dificultad. 

La primera solución equivale a negar el misterio, aunque, natu­
ralmente, tal extremo está muy lejos de la intención de los que la 
sostienen. Dicen que la relación, en cuanto al esse ad y en cuanto 
se distingue conceptualmente del esse in no es realidad o entidad o 
perfección alguna positiva, ni siquiera del orden relativo, sino que 
es más bien nada, ausencia de realidad. De aquí se deduce que el 
principio de identidad comparada no tiene aplicación en la Trini­
dad; el principio dice que dos cosas o realidades que se identifican 
con una tercera singular y única, se identifican entre sí; mas en la 
Trinidad no hay dos cosas que se identifiquen con otra tercera, sino 
dos relaciones, y las relaciones no son realidades: no se puede pues 
aplicar el principio de identidad, ni en su favor ni en su contra. 

Suárez rechaza esta solución como insostenible. - La relación, 
en cuanto relación, o sea en cuanto a su esse ad es una de las divi­
siones del ente real, y el ente real no se puede dividir sino en miem­
bros que digan realidad positiva. - Algo se multiplica realmente en 
la Trinidad, de lo contrario no habría Trinidad real, sino ficticia o 
de solo nombre; mas no se multiplica el esse in, que es la misma 
esencia, luego se multiplica el esse ad; y si el esse ad fuera de suyo 
nada y ausencia de realidad, habría allí tres nadas, tres ausencias 
de realidad. - Las personas no se distinguen sino por el esse ad; 
y si el esse ad es nada o ausencia de realidad y de entidad, entonces 
las personas se distinguirían por tres nadas, es decir, no se distin· 
guirían. - La encarnación consistió en la unión de la naturaleza 
divina a la personalidad del Verbo; luego si ésta de suyo y en cuan­
to distinta, según la razón, de la esencia, es nada, la humanidad es 
unión formal y directamente a la nada. - No hay nada que sea más 
imperfecto o menos perfecto que la nada, la ausencia de realidad; 
luego si las relaciones divinas en cuanto al esse ad, fueran nada, no 
habría cosa más imperfecta que las personas divinas (De Trinit. 
3,9,1 ss; cf. ib., lib. 3, ce. 3-8; DM 47,3,4-5). 

La segunda clase de soluciones mantiene sin atenuaciones el mis­
terio sagrado, y mantiene también aparentemente la absoluta uni~ 
versalidad del principio de identidad, pero ocultamente niega en 



TRINIDAD Y PRINCIPIO DE IDENTIDAD 137 

realidad esa universalidad, admitiendo una excepción contra él en 
la Trinidad. Varias son las maneras como se presenta esta solución. 

Escoto y Durando dicen que el principio suena así: si dos cosas 
se identifican realmente con otra tercera singular y única, pero no 
se identifican con ella formalmente ex natura rei, no se identifican 
necesariamente entre sí, sino que se pueden distinguir realmente, 
como sucede en las personas divinas. La excepción que introducen 
se ve evidentemente. Porque el principio dice que, si dos cosas se 
identifican realmente con una tercera singular y única, se identifi­
can realmente entre sí, de tal manera que no se distingan, y ellos 
dicen que en este caso esas cosas se pueden distinguir realmente en­
tre sí (De Trin. 4,3,1 ). 

Santo Tomás, en una de sus soluciones, dice que si dos cosas se 
identifican con una tercera según la realidad y según la razón, como 
tunica et indumentum, entonces se identifican realmente entre sí; 
pero si se identifican con una tercera según la realidad y no según 
la razón, entonces pueden distinguirse realmente entre sí. La excep­
ción, que introduce Santo Tomás es clara: el principio dice que si 
dos cosas se identifican realmente con una tercera, se identifican 
realmente entre sí, aunque se distingan conceptualmente del medio, 
en lo cual consiste la fuerza del silogismo, y sin embargo Santo To­
más dice que en ese caso los términos comparados con el tercero 
se pueden distinguir realmente. (De Trin. 4,3,3). 

Otra solución de Santo Tomás dice así: dos cosas idénticas real­
mente con una tercera, se identifican en esa cosa tercera, no entre 
sí. Esta interpretación de Santo Tomás, propiamente niega el- prin­
cipio; porque el principio dice que dos cosas idénticas con una ter­
cera, se identifican entre sí, y él dice que no siempre se identifican 
entre sí, sino con aquella tercera. Además el principio lo hace en­
teramente tautológico y en vano para las deducciones, porque dice 
en el consiguiente exactamente lo mismo que en el antecedente, a 
saber, que si se identifican con una cosa tercera, se identifican con 
esa tercera (De Trin. 4,3,4). 

Otros dicen que si dos cosas son idénticas con otra tercera to­
mada adecuadamente y según toda la extensión de su predicación, 
se identifican realmente entre sí; mas si se identifican realmente 
con una tercera, que tiene extensión predicativa, por identificarse 
con muchos realmente distintos y no se toma según toda esa ex­
tensión, entonces no siempre se identifican entre sí. Tal es la solu­
ción de Capréolo. - Aquí también la excepción es patente: se supo­
ne que una cosa singular se identifica realmente con muchos miem­
bros realmente distintos, como en la Trinidad, y esto supuesto dice 
que aunque se identifiquen dos cosas realmente con una tercera, 
no siempre se identifican realmente entre sí. (De Trinit. 4,3,5) 

Otros, sin exceptuar al Cardenal Billot, que tanto reprende las 
excepciones en este principio, dice que si dos cosas se identifican 



138 .T. HELLÍN, S. l. 

realmente con otra tercera, y son cosas absolutas o relaciones 110 

opuestas, entonces se identifican entre sí; mas si las cosas com­
paradas con el medio son relaciones opuestas, entonces no c;e iden­
tifican realmente entre sí sino que pueden distinguirse realmente. -
También aquí la excepción es patente. Se supone que hay cosas, 
que se identifican realmente con una tercera, y que sin embargo se 
distinguen realmente entre sí por ser relaciones opuestas; mas eso 
es precisamente lo que prohibe el principio; porque si se identifican 
realmente con una cosa tercera, no· pueden ser relaciones opuestas 
ni realmente distintas, sino cosas idénticas entre sí. (De Trint. 4,3,6). 

Como se ve, en esta segunda clase de soluciones todos coinciden 
en mantener intacto el misterio sacro; coinciden también en decir 
que el principio no tiene ninguna excepción, y sin embargo con sus 
distinciones y rodeos dicen ocultamente que el principio unas veces 
vale y otras veces no vale, y que por consiguiente no es un principio 
metafísico, que valga sin más para el ente tomado en toda su uni­
versalidad. 

La tercera clase de soluciones es la de Suárez. Mantiene intacto 
el misterio sagrado, el cual contiene una excepción contra el prin­
cipio; y añade que el principio de identidad comparada, es falso y 
no es en realidad un principio metafísico, si el principio se toma en 
toda la universalidad del ser, y en cuanto que prescinde de lo creado 
e increado, de lo finito e infinito, [de lo absoluto y de lo relativo] 
(De Trinit. 4,3,7). Esta solución recae sobre el principio en su sen­
tido material, en que se dice que dos cosas idénticas a una tercera 
[son idénticas entre sí], sin más determinar la índole de esta ter­
cera cosa singular, mas no recae sobre el principio en su sentido 
formal, que dice que dos cosas idénticas realmente con una tercera 
tomada en toda la extensión de su predicación se identifican siempre 
entre sí. 

Ni esta solución es irracional, porque la misma razón dice que 
en Dios infinito hay cosas que nosotros no podemos entender. (De 
Trinit. 1,11,19). 

Pero negada la universalidad del principio en su sentido material, 
queda por explicar cómo sin embargo se observa inviolablemente en 
las criaturas, y cómo se salva el valor indestructible del silogismo 
que en ese principio se apoya. Mas dadas las limitaciones impuestas 
a estas comunicaciones, esta materia se declara en otra distinta. 

II. Aplicaciones 

Vimos en la comunicación anterior cómo, según Suárez, el prin­
cipio de identidad comparada tomado en su sentido material, en que 
no se determina cómo se ha de tomar el medio, es un principio falso, 
un pseudo principio. La sola diferencia de Suárez con los demás 
teólogos está en que Suárez lo dice clara y diáfanamente, y los otros 



TRINIDAD Y PRINCIPIO DE IDENTIDAD 139 

lo dicen con rodeos, con distinciones y con expresiones en cierta 
manera ocultadoras. Pero dada esta solución, hemos de dar una ex­
plicación por qué en las criaturas es imposible una trinidad creada, 
y cómo se salva inviolada la fuerza del silogismo. 

Imposibilidad de una trinidad creada. El principio de identidad 
en su sentido material, dice que dos cosas idénticas a una tercera 
singular y única, se identifican realmente entre sí. Este principio se 
ha visto que no es universalmente válido. Mas en las criaturas siem­
pre se observa, y es imposible una trinidad creada. ¿ Cuál puede ser 
la demostración? No el principio indicado, porque no es universal­
mente válido. Solo lo podemos demostrar por inducción. Vemos que 
en ninguna cosa creada se halla una trinidad creada, y de aquí de­
ducimos que tal modo de ser pertenece a la criatura en cuanto tal, 
y que por tanto en ella jamás se verificará. Esta conclusión no se 
puede extender a la Trinidad divina: porque la inducción se hace 
solamente en las criaturas, y sería ilegítimo trasladar la conclusión 
a Dios. (Trinit. 4,3,7). 

Algunos dicen que aquí Suárez trae la inducción solo para obte­
ner el conocimiento de los términos, v.c., de lo finito, y que una vez 
obtenido ese concepto, solo la eficacia de la luz natural es la que 
asiente al valor del principio en la criatura. Pero esta solución es 
inaceptable. En los principios genuinos, la experiencia solo sirve 
para adquirir el conocimiento de los términos, y conocidos los tér­
minos, solo la luz del entendimiento y la evidencia de la conexión 
inmediata es la causa del asentimiento. Pero aquí Suárez ha dicho 
que el principio de identidad en su sentido material no es un prin­
cipio genuino, sino un pseudo-principio; por tanto la imposibilidad 
ele una trinidad creada no se ha de probar por virtud del principio 
ele identidad comparada, sino solamente por la inducción tomada en 
sentido propio. 

Otros con esta ocasión han acusado a Suárez de empirista, como 
si hubiera dicho que los primeros principios se demuestran por la 
experiencia y no por la inmediata conexión de los términos. - Pero 
Suárez ha enseñado constantemente que los primeros principios no 
se prueban por la experiencia ni por demostración alguna positiva, 
sino únicamente por la eficacia de la luz natural del entendimiento 
y por la conexión inmediata de los términos (DM 1,4-15,25;1,6,23-29). 
Aquí lo único que dice es que la imposibilidad de la trinidad creada 
no se puede probar por el principio de identidad, ya que éste no es 
un principio genuino, sino solamente un pseudo-principio, que solo 
se puede probar por inducción. 

Se dirá que esta es una prueba floja, y que solo da a lo sumo la 
imposibilidad connatural, no la imposibilidad absoluta. - Cierta­
mente que la prueba es floja y no da más que la imposibilidad con­
natural, pero ni los que se quejan de esto podrán aducir una prueba 
más sólida. Algunos en efecto quieren probar la imposibilidad de la 



140 J. HELLÍN, S. I. 

trinidad creada fundados en el concepto del ente en cuanto tal o 
en la razón de lo finito. Mas tales demostraciones son imposibles. 
Si el ente por ser ente, se opone a una trinidad, también en Dios 
será ésta imposible, y así han de negar el misterio. Y si lo finito, 
por el solo título de finito, se opone a la trinidad, entonces en Dios 
esta trinidad es posible, y por tanto se da, ya que en el ser nece­
sario, lo posible es existente; y de esta manera el misterio cesa de 
ser misterio para convertirse en una verdad inmediata natural: lo 
cual equivale a negar el misterio. 

Mas a pesar de la debilidad de la prueba de la imposibilidad de 
una trinidad creada, el valor del silogismo se salva con evidencia y 
necesidad. 

Fuerza del silogismo. La fuerza del silogismo no se funda en el 
principio de identidad tomado en su sentido material. El principio 
de identidad comparada en sentido material enuncia que dos cosas 
idénticas realmente con una cosa tercera singular y única, se iden­
tifican realmente entre sí, sin determinar que esa cosa tercera o me­
dio, se ha ele tomar según toda la extensión predicativa de que es 
capaz. Y en este sentido el principio no funda la fuerza del silo­
gismo, ni cuando el medio es común, ni cuando el medio es cuasi co­
mún por identificarse con cosas realmente distintas, como es la esen­
cia divina. 

Si el medio es común, el principio no funda la fuerza del silogis­
mo. Y así, si se dice: Antonio es hombre, Pedro es hombre, luego 
Pedro es Antonio, se concluye mal, porque el medio no se ha to­
mado universalmente ninguna vez. - Si -el medio es singular, pero 
es comunicable a muchos realmente distintos, como la esencia di­
vina es singular, pero se identifica realmente con muchas personas 
realmente distintas, el principio de identidad en sentido material 
tampoco funda el silogismo. Y así si se dice: Esta esencia divina 
es Padre, esta esencia divina es Hijo, luego el Hijo es Padre, se 
concluye mal: el medio que es la esencia, aunque singular, es común 
y comunicable a muchos realmente distintos, y sin embargo nunca 
se ha tomado en toda la comunidad de que es capaz. - Si final­
mente el medio es singular e incomunicable a muchos, el silogismo 
concluirá con verdad y legitimidad, porque el principio de identidad 
no se ha tomado materialmente, sino formalmente, es decir dicien­
do que los extremos se identifican con el medio tomado en toda su 
extensión. Y así se arguye bien de esta manera: Pedro es Apóstol, 



TRINIDAD Y PRINCIPIO DE IDENTIDAD 141 

Pedro es galileo, luego algún galileo es apóstol; el medio se ha to­
mado según toda su extensión predicativa, y así el silogismo está 
regido, no por el principio de identidad en su sentido material, sino 
en su sentido formal. 

La fuerza del silogismo se funda en el principio de identidad to­
mado en su sentido formal. El principio de identidad en su sentido 
formal, inculca que el medio se ha de tomar por lo menos una vez 
en toda la extensión predicativa de que es capaz, y sonaría así: dos 
cosas realmente idénticas con una cosa tomada según toda la ex­
tensión predicativa de que es capaz, se identifican realmente entre 
sí, y si el medio no se toma según esta extensión, los extremos 
pueden no identificarse entre sí. Si alguna vez el silogismo no con­
cluye legítimamente ni verdaderamente, no será por deficiencia del 
principio, sino porque o el medio no se ha tomado en toda su uni­
versalidad o comunidad, o porque se ha tomado falsamente en toda 
su universalidad. Esto lo veremos claramente si el medio es común, 
o si es singular, pero cuasi común, como es la esencia divina, y si el 
medio es singular inmultiplicable e incomunicable a muchos real­
mente distintos. 

Si el medio es común, se argüirá bien así: todo lo discursivo es 
espiritual; el alma humana es discurtiva, luego el alma humana es 
espiritual. Y se argüirá mal así: Pedro es hombre, Antonio es hom­
bre, luego Antonio es Pedro: el medio aquí nunca se ha tomado uni­
versalmente. Para concluir legítimamente habría que decir: Pedro 
es todo lo que es hombre; Antonio es hombre, luego Pedro es Anto­
nio; mas en la mayor se ha tomado falsamente el medio en uni­
versal. 

Si el medio es un singular comunicable a muchos realmente dis­
tintos, se arguye mal así: Esta esencia divina es el Padre; esta mis- · 
ma esencia divina es Hijo, luego el Hijo es Padre; el medio nunca 
se ha tomado universalmente. Para concluir legítimamente habría 
que decir: todo lo que es esta esencia divina es Padre; el Hijo es 
esta esencia divina, luego el Hijo es Padre. El medio se ha tomado 
universalmente, pero con falsedad, y por eso la conclusión, aunque 
legítima, es falsa. 

Si el medio es singular incomunicable a muchos, el silogismo con­
cluirá legítima y verdaderamente si las premisas son verdaderas. 
Y así se dice Bien: Pedro es apóstol. Pedro es galileo; luego algún 
galileo es apóstol: y es que el medio se ha tomado según toda la 
extensión predicativa de que es capaz, y las premisas son verdade­
ras. (De Trinit. 4,3,8). 

Y ¿por qué el principio de identidad en su sentido formal es 
verdadero y funda el silogismo? Porque como es patente, equivale al 
principio «dictum de omni, dictum de nullo», en el cual Aristóteles 
funda el silogismo, y no tiene posibilidad de excepción. (De Trinit. 
4,3,9). 



142 J. HELLÍN, S. l. 

Los progresos que ha hecho Suárez en el estudio de este principio 
son los siguientes: a) ha dicho con claridad que el principio en su 
sentido material es falso y que más bien es un pseudoprincipio, cosa 
que los otros dicen obscuramente y con rodeos; b) se ha preocupado 
por afianzar la imposibilidad de una trinidad creada, con la cautela 
necesaria para no negar el misterio sagrado; c) se ha preocupado 
por establecer la verdad absoluta y universal del principio de iden­
tidad en su sentido formal, y ha hecho ver cómo este principio es 
el fundamento del silogismo, porque equivale al dictum de omni y 
dictum de nullo; d) ha hecho ver cómo este principio en su sentido 
formal no se opone al misterio de la Trinidad; nota que la esencia 
divina es a manera de término común, y entonces exige para argüir 
bien sobre esta materia, que la esencia divina se tome según toda su 
universalidad, como manda el principio de identidad en su sentido 
formal. 

( t) J OSE HELLÍN, S. J. 




