EDITORIAL

Y ahora iqué?

Ya sabemos que la Revelacién cristiana no tiene necesidad de
sistemas filoséficos. Pero sabemos también —aunque frecuente-
mente hoy se olvida— que puede recibir de ellos una gran ayuda
0 un gran estorbo.

No sélo porque el prestigio racional a la larga siempre influye
en el creyente, sino también porque el tedlogo (y hasta el simple
fiel), quiéralo o no, recibe la Revelacién y se la formula en enun-
ciados conceptuales Si su sistema filosofico es pobre, serd pobre
la trabazén sistematica del dato revelado; si es falso, falsears el
dato de la Revelacién. Y no se diga que uno puede prescmdlr de

“todo” dato racional, porque esto serfa tan ingenuo como la po-
sicién de Heidegger cuando i imagina que puede hacer una fenome-
nologia que prescinda de todo presupuesto, cuando en realidad
esta lastrada con el presupuesto de no tener ningin presupuesto,
que le ataja “a priori” el acceso a la Metafisica sobre Dios, la
libertad, la espiritualidad del alma, la Ley moral universal.

Pero esta posicién tan ingenua, que se presenta hoy con ata-
vios de moda y de modernidad, a la larga Ileva siempre al mismo
resultado: ha destruido el edificio que existia por la pretension de
edificar en su lugar algo nuevo; y cuando nos acercamos para pal-
par la consistencia de las nuevas edificaciones, hemos de replicar
como el rey de Tiro, Jiram, a Salomén: “jQué ciudades son estas
que me has dado, hermano mio!” Veinte aldeas no valian tanta
corta de cedros del Libano.

Sin embargo, el Concilio Vaticano II nos previno adrede de
este peligro. Afirma algo nuevo; pero no desligandolo de la tradi-
cion, sino injertandolo en ella. En cuanto a la nuevo, nos dice:
“Teniendo en cuenta las investigaciones filoséficas de la edad mo-
derna, particularmente aquellas que ejercen mayor influjo en la
propia nacién y los dltimos progresos de la ciencia”; pero en cuan-
to a su fundamento, afirma: “Expliquense las dlsc1pl1nas filosofi-
cas de forma que los alumnos lleguen, por encima de todo, a un
conocimiento sélido y coherente del hombre, del mundo y de Dios,
apoyados en el patrimonio filoséfico de perenne validez”, que re-
mite a la “Humani Generis” de Pio XII (Optatam, n. 15)



114 Y AHORA §QUE? [6]

¢Se hace asi? En este siglo de constantes encuestas, nos inte-
resaria poder organizar una encuesta seria y bien llevada acerca
de la situacién con que terminan hoy sus estudios filoséficos los
jovenes que se preparan al sacerdocio. Han visto Historia y sis-
temas histéricos a todo trapo, sin pensar en que “la Historia de
la filosofia ha de ensefiarse de forma que los alumnos, a la vez
que conocen los ultimos principios de los diversos sistemas, re-
tengan cuanto hay de probadamente verdadero en ellos y puedan
descubrir y refutar las raices de los errores” (Optatam, n. 15);
pero quedan ayunos de todo lo que forma el “patrimonio filosé-
fico de perenne validez”, es decir, les queda meramente como un
dato mas de erudicién, no como una formacién “operante”, que
los dirija en sus estudios teolégicos y después en su vida de fe.

Esta situacién es, a nuestro entender, algo gravisimo, cuyas
fatales consecuencias ya palpamos en los hechos. Sacerdotes que
andan a la deriva de cualquier teoria o sistema que asome en el
horizonte, con tal que aparezca con la etiqueta de que “es de
moda”, “todos lo dicen”, “es lo que ahora tiene prestigio”; pero
tan incapaces de darnos un porqué, como de precisar hasta dénde
llega lo que ni cambia ni cambiara, y dénde empieza lo que es
objeto de posibles cambios, ya intrinsecos, corrigiendo y retocan-
do, ya extrinsecos, integrando y ahondando; incapaces de una sis-
tematizacién racional bien definida y bien elaborada que les dé
convicciones.

De todo ello las primeras victimas seran ante todo los mismos
jovenes; porque un ambiente de desintegracién, no invita al sacri-
ficio de una vocacién: las vocaciones seguirdn escaseando. Des-
pués para la misma vida intima del sacerdocio, porque quien no
esta convencido, no puede convencer. Finalmente para los mismos
fieles, porque ya ahora oimos no pocas veces de sus labios esta
exclamacién: “i{Es como uno de nosotros!”, en el sentido de que
esta tan necesitado como ellos de lo que en €l iban precisamente
a buscar, pero que es incapaz de darles,



