
EDITORIAL 

Y ahora ¿qué? 

Ya sabemos que la Revelación cristiana no tiene necesidad de 
sistemas filosóficos. Pero sabemos también -aunque frecuente­
mente hoy se olvida- que puede recibir de ellos una gran ayuda 
o un gran estorbo. 

No sólo porque el prestigio racional a la larga siempre influye 
en el creyente, sino también porque el teólogo (y hasta el simple 
fiel), quiéralo o no, recibe la Revelación y se la formula en enun­
ciados conceptuales. Si su sistema filosófico es pobre, será pobre 
la trabazón sistemática del dato revelado; si es falso, falseará el 
dato de la Revelación. Y no se diga que uno puede prescindir de 
"todo" dato racional, porque esto sería tan ingenuo como la po­
sición de Heidegger cuando imagina que puede hacer una fenome­
nología que prescinda de todo presupuesto, cuando en realidad 
está lastrada con el presupuesto de no tener ningún presupuesto, 
que le a taja "a priori" el acceso a la Metafísica sobre Dios, la 
libertad, la espiri ~ualidad del alma, la Ley moral universal. 

Pero esta posición tan ingenua, que se presenta hoy con ata­
víos de moda y de modernidad, a la larga lleva siempre al mismo 
resultado: ha destruido el edificio que existía por la pretensión de 
edificar en su lugar algo nuevo; y cuando nos acercamos para pal­
par la consistencia de las nuevas edificaciones, hemos de replicar 
como el rey de Tiro, Jiram, a Salomón: "¡Qué ciudades son estas 
que me has dado, hermano mío!" Veinte aldeas no valían tanta 
corta de cedros del Líbano. 

Sin embargo, el Concilio Vaticano II nos previno adrede de 
este peligro. Afirma algo nuevo; pero no desligándolo de la tradi­
ción, sino injertándolo en ella. En cuanto a la nuevo, nos dice: 
"Teniendo en cuenta las investigaciones filosóficas de la edad mo­
derna, particularmente aquellas que ejercen mayor influjo en la 
propia nación y los últimos progresos de la ciencia"; pero en cuan­
to a su fundamento, afirma: "Explíquense las disciplinas filosófi­
cas de forma que los alumnos lleguen, por encima de todo, a un 
conocimiento sólido y coherente del hombre, del mundo y de Dios, 
apoyados en el patrimonio :filosófico de perenne validez", que re­
mite a la "Humani Generis" de Pío XII (Optatam, n. 15). 



114 Y AHORA ¿ QUÉ? [6] 

¿Se hace así? En este siglo de constantes encuestas, nos inte­
resaría poder organizar una encuesta seria y bien llevada acerca 
de la situación con que terminan hoy sus estudios filosóficos los 
jóvenes que se preparan al sacerdocio. Han visto Historia y sis­
temas históricos a todo trapo, sin pensar en que "la Historia de 
la filosofía ha de enseñarse de forma que los alumnos, a la vez 
que conocen los últimos principios de los diversos sistemas, re­
tengan cuanto hay de probadamente verdadero en ellos y puedan 
descubrir y refutar las raíces de los errores" (Optatam, n. 15); 
pero quedan ayunos de todo lo que forma el "patrimonio filosó­
fico de perenne validez", es decir, les queda meramente como un 
dato más de erudición, no como una formación "operante", que 
los dirija en sus estudios teológicos y después en su vida de fe. 

Esta situación es, a nuestro entender, algo gravísimo, cuyas 
fatales consecuencias ya palpamos en los hechos. Sacerdotes que 
andan a la deriva de cualquier teoría o sis~ema que asome en el 
horizonte, con tal que aparezca con la etiqueta de que "es de 
moda", "todos lo dicen", "es lo que ahora tiene prestigio"; pero 
tan incapaces de darnos un porqué, como de precisar hasta dónde 
llega lo que ni cambia ni cambiará, y dónde empieza lo que es 
objeto de posibles cambios, ya intrínsecos, corrigiendo y retocan­
do, ya extrínsecos, integrando y ahondando; incapaces de una sis­
tematización racional bien definida y bien elaborada que les dé 
convicciones. 

De todo ello las primeras víctimas serán ante todo los mismos 
jóvenes; porque un ambiente de desintegración, no invita al sacri­
ficio de una vocación: las vocaciones seguirán escaseando. Des­
pués para la misma vida íntima del sacerdocio, porque quien no 
está convencido, no puede convencer. Finalmente para los mismos 
fieles, porque ya ahora oímos no pocas veces de sus labios esta 
exclamación: "¡Es como uno de nosotros!", en el sentido de que 
está tan necesitado como ellos de lo que en él iban precisamente 
a buscar, pero que es incapaz de darles. 


