
La Declaración conciliar de Libertad 

religiosa no autoriza Ja difusion del 

error religioso 

La recta conciencia, como fundamento de la libertad religiosa. 

Uno de los fundamentos que se han querido dar a la libertad 
religiosa es el de la conciencia recta, aunque fuera falsa. 

Efectivamente, Juan XXIII, en su Encíclica «Pacem in terris», 
n.º 14, dice: 

«Entre los derechos del hombre débese enumerar también 
el de poder venerar a Dios, según la recta norma de su 
conciencia, y profesar la Religión en privado y en pú­
blico.» 

Igualmente, los primeros esquemas sobre la libertad religio­
sa, propuestos al Concilio Vaticano II fundamentaban la liber­
tad religiosa en los derechos de la recta conciencia, aun falsa. 

Y, efectivamente, la conciencia recta es muy respetable. 
Porque la conciencia es para el hombre la manifestación de la 
ley, es decir de la voluntad de Dios. Hay pues obligación de se­
guirla, cuando manda o prohíbe. Si la conciencia dicta a una 
persona que una Religión falsa es verdadera; que esa misma 
Religión es necesaria para la salvación de los hombres; que la 
caridad para con el prójimo obliga a predicarla; la persona que 
honradamente tiene tales persuasiones está en la obligación de 
aceptar y predicar tal Religión falsa. 

Sin embargo, tal doctrina, como fundamento de la libertad 
religiosa, fue con mucha razón abandonada. En el documento de­
finitivo, aprobado por el Concilio Vaticano II, no se habla para 
nada de los derechos de la conciencia recta. 

Es que conduce a absurdos: por ejemplo, el de los sacrificios 
humanos, que exigen ciertas ideologías religiosas, o la prostitu­
ción sagrada ... 

ESPIRITU 16 (1967) 26-42 



[27] DECLARACIÓN CONCILIAR DE LIBERTAD RELIGIOSA 27 

Además la conciencia recta es incontrolable al exterior y por 
tanto no puede ser origen de derechos exigibles a otros. 

Por fin, su ineficacia se hace evidente en el orden civil o en 
la vida diaria, donde nadie la admite como fuente de derechos. 

La dignidad de la persona humana, como fundamento de la 
libertad religiosa. 

Rechazada la conciencia, como fundamento de la libertad re­
ligiosa, se ha creído encontrar un fundamento inconmovible en 
la dignidad de la persona humana. Esta exigiría, justificadamente, 
todas las libertades en esta materia. 

¿En qué consiste la dignidad de la persona humana? 
En estar dotada de razón y de voluntad libre. Un ser que tie­

ne la capacidad cognoscitiva del hombre y su libertad de deci­
sión no puede ser coaccionado en ningún terreno; ni en el religioso. 
Está en su derecho de examinar las pruebas de las diversas Re­
ligiones, y de aceptarlas o rechazarlas, según le dicte su inteli­
gencia. Está en su derecho de aceptar o no esa Religión, privada y 
públicamente. Aun en el caso que su inteligencia le dicta con 
certeza la verdad de una Religión, es libre físicamente para acep­
tarla o rechazarla . La aceptación coactiva no sería un verdadero 
acto religioso. 

Pero el ser «persona», es decir, el ser inteligente y libre, ¿ es 
suficiente para que pueda descuidar el deber de investigación de 
la verdad religiosa? ¿ Basta ser persona para aceptar y difundir 
con libertad una Religión que se conoce _falsa? ¿ Basta ser per­
sona para ser libre de tener o no tener Religión ninguna o para 
ser ateo? 

Estas preguntas, si se trata de una libertad moral, es decir 
responsable ante Dios y la propia conciencia, tienen una clara 
respuesta negativa. No hay libertad moral para descuidar la in­
vestigación de la verdad religiosa: pugnaría con la inteligencia 
del hombre, que tiende hacia la verdad. No hay libertad moral 
para aceptar como verdadero o difundir lo que la inteligencia 
reprueba. Sólo el ser persona, no justifica moralmente el que se 
descuide el problema de Dios o se adopte un ateísmo voluntario. 

Pero en el problema de la libertad religiosa no se trata de 
la libertad moral, sino de la libertad civil, es decir, ante los demás 
hombres o ante la autoridad del Estado. Estos, ante una persona, 
ante un ser libre, deben dejarle expedito el camino, aunque 
yerre; aunque voluntariamente yerre; aunque conscientemente 
elija el mal. 

La cosa no ofrece especial dificultad cuando la persona se 
recluye en su interior, o en la intimidad familiar, o a lo más en 
un reducido círculo de amigos. Pero sí ofrece dificultad, y mu-



28 MARTÍN PRIETO, S. I. [28] 

cha, cuando tal persona, de buena o de mala fe, pretende la con­
quista de la sociedad o de parte de ella para sus ideas o actitudes 
falsas. Entonces a la sociedad religiosa, que está en posesión de 
la verdad, a la que tiene perfecto derecho - y aun deber - pare­
ce también a primera vista que habrá que reconocerle el dere­
cho de no consentir el gravísimo mal social de que muchos de 
sus miembros se extravíen del recto camino con los sofismas y 
recursos propagandísticos de los predicadores del error. 

Valoremos bien lo que exige la dignidad de la persona hu­
mana. 

Dios da la vida a las personas para que, libremente, le obe­
dezcan y consigan así la vida eterna. 

Pues bien, sobre la libre voluntad de esas personas y sobre 
su tendencia a cumplir la voluntad de Dios y a conseguir su fin 
último: la felicidad eterna, se ejercen dos influencias: una fa­
vorable y otra desfavorable. Se trata de saber cuál de las dos 
tiene derecho a prevalecer: 

Primera influencia: La de la· sociedad. Dios ha querido la so­
ciedad y se la ha dado a las personas humanas para que les ayude 
y supla sus deficiencias. La sociedad: 

a) ayuda a las personas a conseguir la felicidad eterna. Así 
lo hace la sociedad religiosa en el cristianismo, y la misma so­
ciedad civil en las Religiones no reveladas. 

b) ayuda también a las personas a conseguir su felicidad 
en este mundo; pero no en contradicción con la felicidad eterna, 
sino, al revés, considerando como uno de los elementos primor­
diales de la felicidad temporal los bienes del espíritu y su buena 
orientación hacia el cielo. 

Segunda influencia: En contra de la primera, es decir, en 
contra de la voluntad objetiva de Dios, en contra de los intereses 
de la sociedad y del bien de las personas que la constituyen, cier­
tas otras personas y algunas sociedades de buena fe o de mala fe, 
tratan de apartar a las primeras del buen camino. 

Esta segunda influencia, objetivamente maléfica, ¿ está jus­
tificada porque la realicen «personas», es decir, seres inteligentes 
y libres? 

Fácilmente reconocen todos que no; que esas personas «no 
tienen derecho propiamente dicho a la propaganda del error». 

Pero opinan algunos que sí tienen derecho a que no se les im­
pida coactivamente esa acción. Y eso, porque son «personas». Por 
tanto, según este modo de pensar, la sociedad humana, a pesar 
de su derecho y de su deber de protección de los miembros de 
la sociedad (que también son «personas», que tienen derecho a 
la verdad y al bien y a la vida eterna), no pueden hacer nada 
contra aquellas que, aun de mala fe, tratan de estorbar los dere­
chos de las personas de la sociedad. Su derecho a no ser impe-



[29] DECLARACIÓN CONCILIAR DE LIBERTAD RELIGIOSA 29 

didos coactivamente en el ejercicio del mal y en la predicación 
del error se considera superior y prevalente al derecho y al de­
ber de las personas sociales a la verdad y el bien y al derecho 
y el deber de la sociedad de protegerlas en la prosecución de sus 
derechos. Si los predicadores del error, se nos dice, no impiden 
el derecho de otros a predicar la verdad, ya con eso solo no hacen 
injuria a nadie y no pueden ellos mismos ser impedidos en pre­
dicar sólo lo que les venga en gana. 

La cosa, a simple vista, parece increíble. Y así le ha parecido 
a la Iglesia durante muchos siglos. Y así lo ha declarado en innu­
merables documentos dedicados exoresamente a tal asunto. 

Lo que no se admitiría en ningún terreno, se admite en el 
terreno religioso. Si unos señores se ponen a vender mercancías 
averiadas o nocivas (grifa ... ) o a precios exagerados, con daño 
para la salud pública o para la economía de los seres sociales; si 
difunden erróneos conocimientos anticuados; si enseñan formas 
sociales incultas o bárbaras; si atacan los intereses nacionales; si 
difunden el comunismo; si propagan doctrinas inmorales, aunque 
tal vez solamente contrarias a una moral convencional; en todos 
esos casos y otros parecidos, todo el mundo reconoce que los ta­
les señores no tienen derecho a hacer esos males ni tampoco 
derecho a no ser impedidos coactivamente por la autoridad, por 
muy personas que sean y por muy respetuosos que sean con el 
derecho de los demás de difundir las verdades o bienes contrarios. 
Solamente tienen carta blanca para actuar tan perniciosamente 
cuando el objeto de sus ataques sea la religión. 

Se tratará de justificar esta doctrina diciendo que en los de­
más bienes hay unanimidad de pareceres, hay acuerdo en la so­
ciedad. Lo que no pasa en la Religión. 

Pero contra esta justificación hay que decir: 
l. En muchas cosas, en que no hay acuerdo general, se re­

conoce a la sociedad el derecho de coacción. Por ejemplo, en la 
defensa de la democracia; en la represión del comunismo. 

2. En la Religión también hay acuerdo social por lo menos 
en un país de unidad católica. 

3. El que no haya acuerdo general en algunas naciones res­
pecto a la Religión, no impide que se pueda tener certeza de 
cuál es la única verdadera. 

4. Esto, a lo más probaría que, por bien de paz, habría que 
permitir la propaganda de las Religiones falsas (la razón que siem­
pre ha aceptado el cristianismo: la «hipótesis») ; pero de ningu­
na manera porque los falsos propagandistas sean «personas» y 
porque ello les dé derecho natural a no ser impedidos en la di­
fusión del error y del mal. 



30 MARTÍN PRIETO, S. I. [30] 

La doctrina del Concilio 

Se dirá: ¿Pero no es esto precisamente lo que ha enseñado 
el Concilio Vaticano II en su Declaración de libertad Religiosa? 
¿No es esto lo que estaba ansiando el mundo? ¿No es esta la no­
vedad del decreto o declaración? ¿No era este el escándalo de 
las naciones católicas, que tanto perjudicaba a la causa de la Re­
ligión en el mundo y a la convivencia pacífica de todos los hombres? 

Para responder a estas preguntas, ante todo copiemos el tex­
to conciliar: 

«Comunitates religiosae ius etiam habent ne impediantur 
in sua fide, ore et scripto, publice docenda atque testanda» (Dig­
nitatis humanae, N.º 4, 4.º) 

El texto, efectivamente, no puede ser más claro. 
Pero habrá que leer todo el documento, donde encontrare­

mos matizaciones y límites a esas afirmaciones. 
Este límite de la libertad religiosa lo establece claramente 

el Concilio Vaticano II al declarar en el número 7 de este docu­
mento: 

«Ius ad libertatem in re religiosa exercetur in societate huma­
na, ideoque eius usus auibusdam normis moderantibus obnoxius 
est. 

In usu omnium libertatum, observandum est principium mo­
rale responsabilitatis personalis et socialis: in iuribus suis exer­
cendis, singuli homines coetusque sociales lege morali obligantur 
rationem habere et iurium aliorum et suorum erga alias officio­
rum et boni omnium communis. Cum omnibus secundum iustitiam 
et humanitatem agendum est. 

Praeterea, cum societas civilis ius habeat sese protegendi con­
tra abusus qui haberi possint sub praetextu libertatis religiosae, 
praecipue ad potestatem civilem pertinet huiusmodi protectionem 
praestare. Quod tamen fieri debet non modo arbitrario aut uni 
parti inique favendo, sed secundum normas iuridicas, ordini morali 
obiective conformes, quae postulantur ab ef_ficaci iurium tutela pro 
omnibus civibus eorumque pacifica compositione, et a sufficienti 
cura istius honestae pacis publicae quae est ordinata conviventia 
in vera iustitia et a debita custodia publicae moralitatis. Haec 
omnia partem boni communis _fundamentalem constituunt et sub 
ratione ordinis publici veniunt» (1). 

(1) «El derecho a la libertad en materia religiosa se ejerce en la so­
ciedad humana, y por ello su uso está sometido a ciertas normas. 

»En el uso de todas las libertades ha de observarse el principio moral 



[31] DECLARACIÓN CONCILIAR DE LIBERTAD RELIGIOSA 31 

Joaquín López de Prado en su «Análisis Jurídico de la De­
claración de Libertad Religiosa» (Vaticano II. La Libertad Re­
ligiosa. Texto y Análisis. Editorial Razón y fe, Madrid 1966. Pá­
ginas 270 y siguientes expone la doctrina de este número, a nues­
tro juicio desacertadamente. 

Según él, el Concilio distingue dos clases de límites : El moral 
y el jurídico. El traspasar el límite moral en el uso de la Liber­
tad Religiosa no importa responsabilidad ante los hombres, sino 
solo ante Dios. Los hombres no pueden impedir esa transgresión. 
En cambio, la autoridad civil , en defensa de la sociedad, podrá 
establecer normas jurídicas, cuyo traspaso podrá impedir coac­
tivamente. 

Pero estas normas no son las que se podrían establecer en 
defensa del Bien común, es decir de una sociedad bien ordena­
da y en la que se defienden bienes preciosos, sino sólo aquellas 
que son necesarias para defender la existencia misma de la so­
ciedad. 

En otras palabras, el Bien común es un concepto muy am­
plio, del que forma parte fundamental, pero sólo parte, el orden 
público. «El orden público comprende solo aquellas condiciones 
mínimas necesarias para la existencia de la sociedad, es decir, el 
bien político, que es la paz pública; el bien moral, que es la de­
bida custodia de la moralidad; y el bien jurídico, que es la tu­
tela y composición de los derechos de todos» (De Smedt. Relación 
oral al «Textus reemendatus» ). 

Lo que contraríe el Orden Público sí puede ser reprimido por 
el Estado. 

«Por el contrario, lo que se opone al bien común, en cuanto con­
trapuesto a orden público, no tiene por qué ser reprimido nece­
sariamente, restringiendo la libertad de los ciudadanos; pues la 
Libertad debe ser salvada siempre que sea posible, y la máxima 
libertad civil posible, en concreto la misma Libertad religiosa, es 
parte integrante del bien común» (Obr. cit., pág. 276). 

de la responsabilidad personal y social. Todos los hombres y grupos so­
ciales en el ejercicio de sus derechos. están obligados por la ley moral a te­
ner en cuenta los derechos de los demás y sus deberes para con los otros 
y para con el bien común de todos. Con todos hay que obrar conforme a 
la justicia y a la humanidad. 

»Además, dado que la sociedad civil tiene derecho a protegerse contra 
los abusos que puedan darse sopretexto de libertad religiosa, corresponde 
principalmente a la Autoridad Civil prestar esta protección. Sin embargo, 
esto no debe hacerse de forma arbitraria, o favoreciendo injustamente a 
una parte, sino según normas jurídicas conformes con el orden moral obje­
tivo. Normas que son requeridas por la tutela eficaz en favor de todos los 
ciudadanos, de sus derechos y por la pacífica composición de tales dere­
chos; por la adecuada promoción de esta honesta paz pública, que es la 
ordenada convivencia en la verdadera justicia; y por la debida cu~todia 
de la moralidad pública. Todo eso constituye una parte fundamental del 
bien común y está comprendido en la noción de orden público.» 



32 MARTÍN PRIETO, S . l. [32] 

Opína López de Prado que el señalar el bíen común como 
límíte de la libertad relígíosa sería una contradícción porque «el 
bien común de la socíedad consíste primordíalmente en la obser­
vancia de los derechos y deberes de fa persona humana» (Decr. de 
Lib. Rel., n. 6); y «la persona humana tiene derecho a la líbertad 
relígiosa» (Ib., n. 2) ; por fin, «la protección y promoción de 
los derechos inviolables del hombre es un deber esencial de toda 
autoridad civil» (Ib. n. 2). De estas premisas cree López de Prado 
que se sigue lógicamente que «es una contradícción que la autori­
dad pública en nombre del bien común, pueda poner límite a 
la libertad religiosas, utilizando cualquier clase de coacción» (pá­
gina 277). 

Más aún, cree que esta conclusión la suscribe expresamente el 
Concilío al decir: «de aquí se sigue que la autoridad públíca no 
puede imponer a los ciudadanos por la fuerza, o por miedo, o por 
otros recursos la profesíón o el abandono de cualquier relígión, ni 
impedir que alguien ingrese en una comunidad religiosa o la aban­
done» (Decr. de Lib. Rel. n. 6). 

Por tanto, «el orden público es la única causa de limitación 
jurídico-coactiva de la Libertad Religiosa (obr. cit. Pág. 278). «Los 
elementos del orden público, según la declaración, son otras tan­
tas exigencias de derecho natural, constitutivas de otros tantos 
límites naturales al derecho natural de libertad religiosa ... Cier­
tamente que la puerta queda abierta a otros elementos (además 
de los reconocidos por la Declaración), que se pudiera demos­
trar ser fundamentales» (Ib., pág. 278). 

Discrepamos profundamente de esta exposición que hace este 
autor del número 7 de la Declaración conciliar. 

Ante todo notamos varios errores, incomprensibles en el hom­
bre de análisis riguroso que demuestra ser- López de Prado. 

Dice el texto conciliar, n. 7, 3.0
: Como la sociedad civil tiene 

derecho a protegerse contra los abusos que pueda haber bajo el pre­
texto de libertad religiosa, corresponde principalmente al poder 
civil prestar esta protección». Se trata, como es claro, de la pro­
tección de la sociedad contra los abusos de la libertad religiosa; 
protección que se dice ser competencia principalmente del po­
der civil. López de Prado, en su deseo de ver libertad relígiosa 
por todas partes, entiende que se trata de protección del derecho 
a la libertad religiosa. (Pág. 274). Tal vez sin embargo en todo el 
párrafo dedicado a este punto más que contradicción hay confu­
sión. 

Este número 7 de la Declaración trata de la libertad religio­
sa, en cuanto entra en conflicto con derechos de la sociedad: Es 
realmente el único punto que en esta materia ofrece seria difi­
cultad y el que exige excepciones al derecho de libertad religiosa 
(n. 7, l.º). 

Pues bien, López de Prado al estudiar este punto, cita afirma-



[33] DECLARACIÓN CONCILIAR DE LIBERTAD RELIGIOSA 33 

ciones conciliares que son la regla general, que, por tanto son ver­
daderas y no ofrecen dificultad; pero que han de matizarse con­
forme a la doctrina de este número y ver si son aplicables des­
pués de él, ya que se trata aquí de señalar excepciones a la re­
gla general, que no pueden rechazarse, sin petición de principio, 
en nombre de la regla general. 

Así por ejemplo, de las repetidas afirmaciones generales del 
Concilio de que la libertad religiosa es un derecho natural no 
se sigue que sea también un derecho natural cuando va contra 
el bien común (n. 7, 2.0

). 

López de Prado cree ver contradicción en aue la libertad re­
ligiosa sea derecho natural, parte importante deÍ bien común, que 
la autoridad tiene obligación de defender y que se la obstaculice 
en nombre del mismo bien común (pág. 276-277). Como si el bien 
común no pudiera tener otros bienes mucho mayores que han 
de prevalecer contra el de la libertad religiosa: un conflicto de 
derechos, en el cual debe ceder el derecho inferior al superior, el 
de pocos al de muchos. ¿No dice el Concilio que por lo menos los 
bienes de orden público, que son parte fundamental del bien co­
mún, deben prevalecer contra el derecho a la libertad religiosa, 
por mucho que éste pertenezca también al bien común? 

El que la autoridad no pueda imponer o impedir una Reli­
gión lo aplica sin más López de Prado a que no puede impedir 
una propaganda pública de una determinada Religión falsa (pági­
na 277). Debería demostrar que esta acción antisocial no es aún 
causa suficiente de restricción de la libertad religiosa. 

Igualmente, de que el Estado confesional (o similar) deba 
reconocer la libertad de otras Religiones deduce que no puede es­
torbar el daño que éstas hagan a la sociedad (pág. 277). 

Por fin, si la libertad religiosa exige la indiscriminación jurí­
dica de los ciudadanos, López de Prado cree ver en ello la pro­
hibición del Concilio de que se defienda la sociedad contra los 
males de la predicación del error (pág. 278). 

Generalizando, después de afirmar el Concilio la doctrina de 
la libertad religiosa, se pone a tratar de sus limitaciones en el 
número 7. Da pues la norma de la que se pueden deducir los ca­
sos legítimos de limitación de la libertad religiosa. Para juzgar 
por tanto de si un determinado caso de limitación es aceptable o 
no, habrá que estudiar si este caso queda incluido o no en Jas 
normas de limitación propuestas; pero no rechazarlo en virtud 
de la doctrina general de la libertad religiosa, cuyo valor, pre­
cisamente en este caso, está en discusión. Y esto es lo que hace 
López de Prado, cometiendo la falta lógica de petición de prin­
cipio. Así «soluciona» él la dificultad «clásica» contra la libertad 
religiosa. (Pág. 281 y sig.). Pero ... por el mismo procedimiento 
podría «demostrar» que el orden público tampoco limita la liber­
tad religiosa. 



34 MARTÍN PRIETO, S. I. [34] 

A nuestro entender, el contenido del número 7 de la Declara­
ción conciliar ( o sea las limitaciones de la libertad religiosa) es 
el siguiente: 

l. El derecho proclamado en los números anteriores de la 
Declaración es de categoría inferior a ciertos derechos, q_ue pue­
den provenir del hecho de la sociedad humana (7, l.º). 

2. El respeto a esos derechos es un «principio moral» , el «prin­
cipio moral de responsabilidad personal y social». Se trata de 
una «ley moral» (7, 2."). 

3. Hay obligación de atenerse a esa ley: «El uso (del dere­
cho a la libertad) está sujeto a ciertas normas reguladoras». Se 
trata de un «principio moral, que hay que observar». «Todos los 
individuos y grupos sociales están obligados por la ley moral...» . 

Quien no cumpla con estos deberes, no tiene derecho a la li­
bertad religiosa, es decir, a la no-coacción (recuérdese que sólo 
en este sentido reconoce el Concilio libertad al error). 

4. El objeto de estos derechos que debe respetar la liber­
tad religiosa es: a) algunos derechos de los demás ; b) el bien co­
mún (7, 2.º). 

5. «La sociedad civil tiene el derecho de protegerse contra 
los abusos que se puedan cometer bajo pretexto de libertad reli­
giosa» (7, 3."). 

Estos abusos los acaba de señalar el Concilio: la falta de res­
peto a los derechos de los demás y al bien común. 

6. «La protección de este derecho de la sociedad civil per­
tenece, principalmente, a la autoridad civil» (7, 3.º). 

7. Esta protección no debe ser arbitraria ni partidista. Al 
contrario, debe regularse por normas jurídicas (L. c.). 

8. Las normas jurídicas deben ser «conformes con el orden 
moral objetivo». 

Recuérdese que la subordinación del derecho de libertad re­
ligiosa a las exigencias de la sociedad las ha declarado el Concilio 
ley moral obligatoria; y que el derecho social, al cual está subor­
dinado el derecho de libertad religiosa es el del Bien Común, apar­
te de otros derechos particulares. Luego las normas jurídicas de 
represión de la libertad religiosa deben incluir la defensa del bien 
común de la sociedad. 

De donde se deduce que la libertad de propaganda religiosa, 
cuando es contraria al Bien Común de una sociedad, no es solo 
un mal moral, del cual habrá que dar cuenta a Dios solamente, 
sino también una infracción del orden jurídico, coercible por el 
Estado. 

9. La primera norma jurídica para la justa represión de la 
propaganda religiosa es la «eficaz tutela de los derechos en favor 
de todos los ciudadanos y su pacífica composición» o armoniza­
ción. 

Si esta norma autoriza a reprimir la libertad religiosa cuando 



[35] DECLARACIÓN CONCILIAR DE LIBERTAD RELIGIOSA 35 

choca contra los derechos de algún ciudadano particular, cuán­
to más lo autorizará cuando choque contra los derechos de todos 
o casi todos los ciudadanos y contra las condiciones necesarias de 
su Bien Común. Evidentemente, los derechos de la totalidad moral 
de una sociedad deben prevalecer contra los derechos de una mi­
noría insignificante. 

Y estos derechos de la mayoría consisten no sólo en que tam­
bién ellos puedan predicar libremente la verdad, sino también 
en que no sean engañados con argumentos falaces ni desviados 
de la verdad y de su fidelidad a Dios y de su eterno destino. 

10. En una sociedad unitariamente católica, sólo esto puede 
garantizar la debida paz pública. Esta es precisamente otra de 
las normas jurídicas, para una honesta represión de la libertad 
religiosa. 

11. Sólo esta está plenamente conforme con la pública mo­
ralidad admitida en una sociedad católica, q_ue no sólo es la mo­
ral sexual, sino también los deberes morales de Religión para 
con Dios y la Iglesia. 

El Bien Común y el Orden Público 

Se dice que lo único que el Concilio admite como razón de 
la represión de la libertad religiosa es el Orden Público, y no 
el Bien Común. 

Creemos haber demostrado hace un momento que el texto 
conciliar exige que la ley moral de respeto al Bien Común se 
constituya en norma jurídica que imponga coactivamente ese res­
peto (7, 2.º y 3.º). Es decir, que cuando la propaganda religiosa 
es contra el Bien Común, no sólo contra su positiva promoción sino 
contra su misma existencia, es también contra el Orden Público 
y debe por tanto ser reprimida. 

Por lo demás, si preguntamos qué es Orden Público, no ob­
tendremos respuesta satisfactoria. Ni el ordenamiento jurídico ci­
vil ni el derecho Canónico tienen una noció unívoca de Orden 
Público (Carlos Corral, Análisis político, en la obra citada va­
rias veces, pág. 424-435). 

Evidentemente, es algo más que la paz pública externa. Es «la 
supremacía de la regla jurídica considerada como esencial para 
la salvaguardia de una determinada comunidad jurídica funda­
mental» (citado por Corral, O. c., pág. 435). «La noción de Orden 
Público se identifica con una «constante de la vida social», y ex­
presa una «ley de vida social» ... Mantener nuestra civilización, cu­
ya defensa persigue la noción de Orden Público, viene a imponer el 
respeto de los principios jurídicos, sobre los q_ue está cimentado 
nuestro patrimonio moral y espiritual», esta herencia griega en­
vuelta en el cristianismo». Todo el valor de nuestra civilización 



36 MARTÍN PRIETO, S. I. [36] 

está en la prioridad reconocida a los valores de libertad y justicia 
(Citado por Corral, O.C., pág. 435). 

Si admite Corral que la herencia cristiana, y aun la griega, 
debe ser custodiada jurídicamente por el Orden Público, ¿no debe 
admitir también esa misma defensa para la verdad y moral cris­
tiana, que es la parte más importante de nuestro «patrimonio es­
piritual cristiano»? Luego, consecuentemente, debería admitir que 
la libertad religiosa que atente contra ese «patrimonio», es con­
tra el Orden Público v debe ser jurídicamente primida. 

Si la noción de 6rden Público es muy vaga e imprecisa, la 
noción de Bien Común es muy clara. 

Prescindiendo de nomenclaturas y de ciertas nociones artifi­
ciosas fundadas tal vez para defender teorías preconcebidas, ate­
niéndonos a las realidades, es evidente aue los hombres necesi­
tan la socieda i para procurarse eficazmente los bienes que per­
feccionan el s2r humano. Tal es el fin de la sociedad. 

La consecución por todos o la mayor parte de ese perfeccio­
namiento es lo aue todos entienden uor Bien Común. O también, 
la creación de tales condiciones sociales que se lo permitan a to­
dos o la mayoría. 

No puede caber ninguna duda que el perfeccionamiento re­
ligioso, es decir, las actitudes correctas de los hombres para con 
Dios, su buen encaminamiento hacia la felicidad eterna, que es 
su último fin, es una parte importantísima - la más importante -
de su bien humano. 

El Bien Común pues, incluido el religioso, no es otra cosa 
que el fin mismo de la sociedad. 

En la promoción del Bien Común hay que distinguir dos as­
pectos: uno positivo y otro negativo. 

El negativo consiste en la eliminación de aquellas cosas, que 
dificultan o impiden del todo el Bien Común. Parece evidente 
que es obligatoria en la sociedad, y por tanto de la sociedad misma. 

El aspecto positivo de la promoción del Bien Común consis­
te en la creación de tales recursos que ayuden a su consecución. 
Hasta un mínimo grado, evidentemente la sociedad debe promover 
el Bien Común, y por tanto implantar tales recursos; pues de lo 
contrario, no se conseguiría nada del fin social. Sin embargo, si 
se trata de una consecución más plena y perfecta del Bien Común, 
se comprende que no se puedan emplear todos los medios. Habrá 
que abstenerse no sólo de los medios moralmente malos ( esto 
también en el caso anterior), sino también de aquellos que pu­
dieran no respetar suficientemente derechos bien fundados de los 
particulares, que no se demostrara ser de inferior categoría e in­
ferior necesidad que los bienes que se trata de promover. Así el 
derecho de propiedad privada es sin duda un derecho natural; 
pero de inferior categoría y necesidad que el derecho de todos a 
vivir y debe ceder ante éste. Es claro aue la sociedad no se ha 



[37] DECLARACIÓN CONCILIAR DE LIBERTAD RELIGIOSA 37 

reunido para anular a los particulares, sino para perfeccionarlos ; 
«El Bien Común de la sociedad ... se asienta sobre todo en la ob­
servancia de los derechos y deberes de la persona humana» (Decl. 
de lib. rel. n . 6, l."). Por ·tanto, los bienes y los derechos de los 
particulares, y entre ellos el derecho a la libertad, también en 
materia religiosa, están en posesión y solamente podrán ser dero­
gados o abrogados, cuando impidan totalmente o en parte nota­
ble el fin de la sociedad. 

Si la libre propaganda religiosa en países católicos sólo impi­
diera la promoción positiva del Bien Común, ciertamente no se 
podría estorbar; porque por un lado es un derecho de la persona y 
en ese caso no dañaría gravemente el Bien Social o Común. Si 
se dañara o impidiera gravemente este Bien, parece evidente que 
no se debería tolerar. 

Ahora bien la libre propaganda de todas las Religiones, con 
toda clase de recursos, poderosísimos, inevitablemente causaría la 
ruina del Bien Común en una sociedad católica, incluso esta­
mos persuadidos que en una sociedad religiosamente muy culti­
vada. Cierto que no dejaría de existir la sociedad para la conse­
cución de los bienes terrenos; pero el elemento más importante 
del Bien Común, el que una sociedad católica está en su derecho 
y en su deber de defender, ciertamente se perdería. 

Conclusión evidente: la sociedad católica está en su derecho 
y en su deber de estorbar la libre propaganda religiosa en su seno. 

La no contradicción de la doctrina del Concilio Vaticano II ( supues­
to que hubiera enseñado la libertad de propaganda religiosa en 
las sociedades católicas) con la doctrina anterior del Magisterio 
eclesiástico. 

La Declaración de libertad religiosa del Concilio Vaticano II 
afirma solemnemente: «Este Concilio Vaticano investiga la sa­
grada tradición y la doctrina de la Iglesia, de las cuales saca a 
luz cosas nuevas, siempre coherentes con las antiguas» (n. 1, l."). 

Y en el apartado 3.º del mismo número dice: «Como la liber­
tad religiosa se refiere a la inmunidad de coacción en la sociedad 
civil, deja íntegra la doctrina tradicional católica acerca del de­
ber moral de los hombres y de las sociedades para con la verda­
dera Religión y la única iglesia de Cristo». -

Importa, pues, soberanamente que sepamos cuál es esa doc­
trina tradicional sobre las obligaciones morales de los hombres y 
de las sociedades para con la verdadera Religión y la única Iglesia 
de Cristo. ¿ Y quién la enseñó con más detenimiento, profun­
didad y claridad que el inmortal Pontífice León XIII? Particular­
mente en las Encíclicas «Inmortale Dei» y «Libertas» expone los 
deberes de las sociedades y de las autoridades para con Dios y 



38 MARTÍN PRIETO, S. I. [38] 

la verdadera Religión, que se pueden resumir en las siguientes 
proposiciones: 

l. Las sociedades y sus autoridades, por derecho natural, 
tienen obligación moral -de reconocer la existencia de Dios y dar­
le culto. 

2. Supuesta la obligación religiosa anterior, y la no-dificul­
tad, sobre todo en las naciones católicas, de reconocer como úni­
camente verdadera la Religión Católica, la sociedad y sus autori­
dades tienen, por derecho natural, la obligación moral de prac­
ticar y defender la Religión Católica. 

3. La sociedad y sus autoridades tienen, por derecho natu­
ral, la obligación moral de practicar y defender la Religión 
Católica. 

3. La sociedad y sus autoridades tienen, por derecho natural, 
la obligación moral de impedir la difusión de doctrinas contrarias 
a la verdad religiosa. 

Estas afirmaciones se pueden cubrir con centenares de tes­
timonios de los Romanos Pontífices. Citemos algunas muestras: 
citamos por la edición de la B.A.C. 

C<Por consiguiente, no es lícito publicar y exponer a la vista 
de los hombres lo que es contrario a la virtud y a la verdad, y es 
mucho menos lícito favorecer y amparar esas publicaciones y 
exposiciones con la tutela de las leyes» ( Inm. Dei, n. 15). 

C<Se aparta de la norma enseñada por la naturaleza todo Es­
tado que permite una libertad de pensamiento y de acción, que con 
sus excesos pueda extraviar impunemente a las inteligencias de la 
verdad y a las almas de la virtud» (lb.) 

«De estas declaraciones pontificias ( de Gregario XVI '!/ de 
Pío IX) lo que absolutamente hay que retener es ... que no es 
lícito a los particulares, como tampoco a los Estados, prescindir 
de sus deberes religiosos o medir con un mismo nivel todos los cul­
tos contrarios; que no debe ser considerado en absoluto como un 
derecho de los ciudadanos, ni como vretensión merecedora de fa­
vor y amparo, la libertad inmoderada de pensamiento y de ex­
presión.» (lb. n. 17 ). 

«La justicia y la razón por tanto prohíben ... el indiferentis­
mo del Estado y la igualdad jurídica indiscriminada de todas las 
Religiones. Siendo pues necesaria en el Estado la profesión pú­
blica de una Religión, el Estado debe profesar la única Religión 
verdadera, la cual es reconocible con facilidad, singularmente en 
los pueblos católicos, puesto que en ella aparecen como grabados 
los caracteres distintivos de la verdad. Esta es la Religión que de­
ben conservar los gobernantes y protegerla, si quieren atender 
con prudente utilidad, como es su obligación, a la comunidad po­
lítica» (Libertas, n. 16). 

«Existe el derecho de propagar en la sociedad, con libertad 



[39] DECLARACIÓN CONCILIAR DE LIBERTAD RELIGIOSA 39 

y prudencia, todo lo verdadero y todo lo virtuoso para que pueda 
participar de las ventajas de la verdad y del bien el mayor nú­
mero posible de ciudadanos. Pero las opiniones falsas, la mayor 
peste de la inteligencia, y los vicios corruptores del espíritu y de 
la moral pública deben ser reprimidos por el poder público para 
impedir su paulatina propagación dañosa en e.xtremo para la mis­
ma sociedad. Los errores de los intelectuales depravados ejercen 
sobre las masas una verdadera tiranía y deben ser reprimidos 
por la ley con la misma energía que otro cualquier delito inferi­
do con violencia a los débiles» (Lib. n . 18). 

«Siendo indudable que sola la verdad debe penetrar en el 
entendimiento, porque en la verdad encuentran las naturalezas 
racionales su bien, su fin y su perfección; por esta razón la doctri­
na dada, tanto a los sabios como a los ignorantes debe tener por 
objeto exclusivo, la verdad ... Y por eso es sin duda deber de los 
que mandan extirpar de las almas el error y bloquear con eficacia 
el camino a las teorías falsas. Es evidente por tanto que la liber­
tad de que tratamos, al pretender arrogarse el derecho de ens8-
ñarlo todo a su capricho, está en contradicción flagrante con la 
razón y tiende por su propia naturaleza a la perversión más com­
pleta de los espíritus. El poder público no puede conceder a la 
sociedad esta libertad, sin faltar a sus propios deberes» ( Lib . n . 19) . 

Por mucho que los amigos de la total libertad religiosa tor­
turen estos y otros textos de los Romanos Pontífices; por mu­
chas explicaciones que les den por las circunstancias históricas 
en que se produjeron, es imposible dejar de ver lo que dicen 
con una claridad y una continuidad insobornables. Esos mismos 
señores tienen que reconocerlo así. ¿ Qué significan, si no, todos 
sus esfuerzos para cambiar la mentalidad contraria, que era uni­
versal hasta hace poco tiempo y se nutría de los documentos 
pontificios? 

Resulta pues de toda evidencia que la Declaración conciliar 
de libertad religiosa no puede de ninguna manera entenderse de 
una libertad de propaganda de Religiones falsas, por lo menos 
en una sociedad unitariamente católica ; porque eso es manifies­
tamente contra la doctrina tradicional católica de la obligación 
moral de las sociedades para con la verdadera Religión y la úni­
ca Iglesia de Cristo. Y eso no lo auiere el Concilio Vaticano II. 

Las afirmaciones repetidas de libertad religiosa que hace el 
Concilio son verdaderísimas; pero, como dice él mismo, mientras 
no sean contrarias a la doctrina tradicional católica. 

Joaquín López de Prado explica la coherencia del magisterio 
eclesiástico en este punto de la libertad religiosa de una manera 
original, suponiendo que ahora enseña la libertad aun de propa­
ganda en los países católicos. 

Dice que, pues la libertad religiosa tiene dos fundamentos: 



40 MARTÍN PRIETO , S . l. [40] 

uno -válido para todas las Religiones - la dignidad de la per­
sona humana; y otro - válido sólo para la Iglesia Católica-, el 
mandato de Cristo-Dios de predicar el Evangelio a toda criatura, 
lo que negó la Iglesia anteriormente es que otras Religiones tu­
vieran el título a la liberta:i fundado en el mandato de Cristo; 
y lo que ahora afirma para todas las Religiones es otro título 
distinto y el derecho correspondiente: el título y la libertad re­
ligiosa fundada en la dignidad de la persona humana (Obra cita­
da, pág. 321-324). 

Francamente, o no se han leído las Encíclicas de León XIII o 
se han leído con tal carga de prejuicios, que han velado las afir­
maciones más terminantes. El Sumo Pontífice niega a las falsas 
Religiones todo derecho a difundirse en las naciones católicas; 
más aún les niega expressis verbis el derecho de la no-coacción 
más todavía, dice que es moralmente obligatoria, por derecho 
natural, la coacción. 

No resulta verdaderamente ridículo afirmar que lo único que 
León XIII quiso decir es que el budismo, por ejemplo, no tenía 
mandato de Cristo de difundirse por todo el mundo? 

No es más satisfactoria otra concordancia intentada entre el 
magisterio antiguo y el moderno, si éste hubiera abierto en toda 
su amplitud las puertas a la libertad religiosa. Dicen algunos que 
el antiguo magisterio ens2ñó las obligaciones de la sociedad para 
con Dios; y el actual, sin negar esas obligaciones, enseña las que 
tiene la sociedad con la persona humana. 

Pero si entre las obligaciones morales de la sociedad para con 
Dios está la de que no pueda permitir el hecho de la difusión de 
doctrinas contrarias a la que El nos ha enseñado, es evidente que 
la sociedad tiene que negar su derecho a difundirlas a aquellas 
personas que quieran hacerlo y oponerse coactivamente a ellas; 
que es precisamente lo contrario de lo aue se dice que ha afir­
mado el Concilio. 

¿La libertad religiosa exigida por el bien universal de la Iglesia? 

Desde fuera - y desgraciadamente desde dentro los que ha­
blan al dictado - esgrimen el argumento del bien universal de 
la Iglesia como el más fuerte contra nuestra postura. El bien uni­
versal, dicen, exige la plena libertad religiosa. Si la Iglesia no 
da libertad donde está en mayoría, tampoco se la darán a ella 
otras mayorías. Si ella da lib2rtad, la encontrará también ella 
en todas partes. 

Esta objeción no tiene consistencia. 
l. No consta, ni mucho menos, que la Iglesia, porque ella 

la dé, vaya a tener libertad, pongamos por caso, en Rusia. Más aún, 
parece una ingenuidad el creerlo así. Tampoco consta que las 



[41] DECLARACIÓN CONCILIAR DE LIBERTAD RELIGIOSA 41 

dificultades que hoy ponen a la Iglesia en algunas partes se deban 
a que en España, por ejemplo, no se permite la propaganda con­
tra el catolicismo. 

2. Nadie tiene obligación de condenarse para que se salven 
los demás. Los españoles están en su derecho de defender su fe, 
que es defender su salvación. Si los demás quieren salvarse, les 
ayudaremos a ello con todo amor; pero que no quieran salvarse 
a costa nuestra. La caridad empieza por sí mismo. El que no es 
bueno para sí, ¿ cómo lo será para los demás? ¿ Cómo va a amar 
a los demás como a sí mismo el que no se ama a sí mismo? (San 
Agustín). 

3. La salvación de la humanidad parece bien claro que se 
producirá por una penetración extensiva e intensiva de la Iglesia 
en la sociedad humana. Pero la libertad religiosa, llevada has­
ta la libre propaganda del error y del mal lo que producirá es la 
descristianización de los países que ya estaban ganados por la 
Iglesia, y fomentar universalmente en toda la humanidad un deso­
lador escepticismo religioso, que dificultará enormemente su cris­
tianización. 

Las gentes no distinguen sutilmente entre el derecho a predi­
car el error (que no se reconoce) y el derecho a no ser impedidos 
en su difusión (que se exige). Se creerán simplemente que todos 
tienen el derecho de difundir lo que les parezca, sea verdadero 
o falso. Buena confirmación d~ esfos temo-res son algunas de las 
intervenciones de los Procuradores de las Cortes españolas, gente 
por otro lado muy culta, que han entendido la libertad religio­
sa del Concilio no en el mero sentido de no-coacción, sino en el 
de un verdadero derecho. 

De ello se seguirá que tanto la verdad como el error estarán 
en la calle, en los libros, en las conferencias, en la Radio, en la 
Televisión, etc.Pero mucho más el error que la verdad. La ver­
dad es una y los errores son innumerables. Ellos conquistarán 
los medios de propaganda, con todo su poder de conquista, pues 
tienen dinero para ello. Entonces, aun los católicos, o serán atraí­
dos a otras formas religiosas, o - lo que es más probable - ante 
el confusionismo y escepticismo general se quedarán sin Religión 
ninguna. 

Los paladines católicos de la libertad religiosa han sido los 
que conviven, en minoría, con aplastantes mayorías no-católicas. 
Desde ese punto de vista, la libertad religiosa es una gran ven­
taja. Aun teniendo que padecer esas sociedades la avalancha de 
todas las formas religiosas, también se abrirán a la verdad. Lejos 
de recibir ningún mal con la libertad dada a la Iglesia, irán pro­
gresando la verdad, la aceptación en el mundo de la voluntad 
de Dios, el reino de Cristo, la salud de los hombres. Y por el mo­
mento sería imposible hacer más por tan grandes ideales. 

En cambio, desde el punto de vista de una sociedad católi-



42 MARTÍN PRIETO, S. I. [42] 

ca, ya ganada por ellos (y nótese bien que no se trata del poder, 
riqueza o gloria humanas de la Iglesia o de sus ministros o miem­
bros, sino de la gloria de Dios y del bien eterno de las almas), 
la libertad religiosa va a abrir la puerta a toda la avalancha de 
errores; será verdaderamente la guerra bacteriológica desenca­
denada contra un país que gozaba de buena salud. Y no vale de­
cir que no parecen probables tan graves consecuencias; pues apar­
te de que eso no lo concederán muchos, con un reconocimiento 
de principio de libertad religiosa ilimitada, siempre tendrían ex­
pedito el camino. 

Bienvenida sea pues la libertad religiosa a España ; pero para 
los individuos y para el interior de las Confesiones o Asociaciones; 
no para que haga daños irreparables a la sociedad española. Esto 
ciertamente no lo quiere el Concilio Vaticano II. 

MARTÍN PRIETO, S.I. 
Granada. 


