
138 l · MÚNERA, S. I. f 42J . 

«¡Sí, atenienses, lo que os digo es la pura verdad! Yo, que estoy 
entre vosotros, he visto a este mismo hombre destinado por Dios. 
Su pueblo le ha perseguido y condenado a una muerte atroz. Pero 
Dios ha confirmado a El y su misión con la resurrección de los 
muertos ... » 

Con suma atención le habían oído en la primera parte, pero al 
llegar aquí, una estrepitosa carcajada resonó en todo el ámbito 
de la numerosa concurrencia. .. El pr,esidente, con gran cortesía, 
le dio las gracias, y acabó diciendo que con gusto le oirían en otra 
ocasión. 

San Pablo, que, impávido, había proseguido en sus alocudones 
ante las invectivas y amenazas de los judíos y judaizantes en Jeru­
salén, Filipos y Tesalóniica, no quiso ahora profanar su doctrina 
proponiéndola a un pueblo que la tomaba a risa. Cuando siete años 
más tarde desde Corinto escribía a los Romanos (I, 21), parece tener 
presente aún esa escena: «En sus pensamientos dieron en frivoli­
dades, y en su irreflexión vinieron a parar en oscurecimiento del 
corazón. Creyéronse sabios y se han vuelto locos.» 

Dolorido por aquel fracaso, salió San Pablo del Areópago, pero 
calmó su pesar el verse seguido, al salir, por Dionisia, miembro 
del Areópago y la dama ateniense Dámaris, que adhirieron a su 
doctrina y con ellos y algunos otros, se fundó la comunidad de 
Atenas. 

JOSÉ MúNERA, S.I. 

t La apertura al ser. raiz · del logro y de 
la inseguridad existencial 

Apuntes para una Psiquiatría, basada en la 
Metafísica cristiana (1) 

l. EL VIVIENTE, SER EN MOVIMIENTO. 

El rasgo más característico del viviente es su «teleología in­
manente». Es decir, el viviente lejos de ser un mero agregado de 
elementos yuxtapuestos, es algo más que una suma; es una uni­
dad, de perfección superior, por la cual así corno tiene su ser 
propio, así tiende a su término propio, para el cual se estructura 
a sí mismo, se defiende, se regenera, toma substancias ambien­
tales integrándolas en su propia unidad superior. 

Esta trayectoria del viviente, desde un principio bien conoci­
do, hasta un término que en sus líneas generales también pode­
mos señalar, manifiesta que hay en el viviente lo que designamos 
con la palabra «teleología», es decir, «finalidad»; y con la pala­
bra «inmanente», la cual expresa que no le viene totalmente de 
fuera este impulso hacia un término o fin (de modo semejante 
a como una saeta recibiría del sagitario el impulso y dirección 
a un fin o blanco) sino que tiene parcialmente en sí mismo, es 
decir, en su propia perfección unitaria o inmanencia, el principio 
de este movimiento dirigido teleológicamente a un término. 

Pero no sólo el viviente vegetativo; el viviente sensitivo tiene 
en su psiquismo consciente también un movimiento de autofor­
mación teleológica, gracias al cual es capaz de amaestramiento. 

Hay no obstante una característica que abre un abismo entre 
el hombre y los vivientes cuyo psiquismo es meramente animal: 
éstos parten de un horizonte material, sensible, limitado, y su 

(1) Esta conferencia, pronunciada el 10 de febrero de 1960 en la Cátedra de 
Psiquiatría de la Universidad de Barcelona, fue reelaborada posteriormen­
te y ampliada para ser leída en el Instituto Filosófico de Balmesiana el 
24 de octubre de 1963. 

ESPIRITU 12 (1963) 139 - 153. 



JUAN ROIG GIRONELLA, S, 1, [44} 

psiquismo queda dentro de él; su autoestructuración se realiza 
dentro del límite que les señala este horizonte. Por el contrario, 
lo típico del psiquismo humano es precisamente la abertura a 
un término ulterior; el proceso de autoformación teleológica lo 
lleva a una zona que está más .allá; lo lleva a abrir brecha en el 
horizonte material, sensible, limitado, de que parte, para llevar 
su conocimiento, su apetición y su gozo más allá, a una zona 
ultramaterial, ultrasensible, ultralimitada. Es interesante la ex­
posición del psicólogo aleIJ?-án Philipp Lersch, cuando preguntán­
dose por la esencia del hombre, señaló precisamente esta aber­
tura a un proceso de superación, según expuso en un estudio de 
la revista «Pensamiento» (2). 

II. LA ABERTURA DEL PSIQUISMO HUMANO. 

Este interesante fenómeno del psiquismo humano, abierto a 
una zona ulterior a la cual tiende, dentro de la cual se mueve, y 
en función de la cual explica y estructura la base puramente ani­
mal de que partió, se manifiesta en su pensamiento, en su volun­
tad, en su sentimiento. 

Si de un objeto sensible, singular, formulo un juicio, por lo 
mismo ya le atribuyo una noción universal; por ejemplo, si digo 
de esta barrita de yeso que «es blanca», que «tiene blancura». 
Con ello queda abierto el camino para todas las nociones univer­
sales, que en progresión indefinida la ciencia puede ir atribuyén­
dole, diciendo que es sulfato de cal, o fosfato, o carbonato, o 
silicato; que está dotada de tal energía; de tal peso atómico, etc. 

Es decir, nuestro pensamiento explica lo sensible, material, 
singular, limitado, eventual, por principios o nociones metasen­
sibles, inmateriales («inmateriales» en el sentido, por lo menos, 
que expresan su contenido sin las condiciones de materialidad), 
universales, ilimitadas, necesarias (por lo menos con cierto grado 
de necesidad, el que corresponde a su universalidad), en una pa­
labra, explica lo sensible por algo metasensible. 

Así es como el conocimiento humano se abre a la ciencia, ma­
nifiesta una abertura a una zona más profunda que la del mero 
dato sensorial en cuanto mero dato. Con el mismo proceso llega a 
nociones cuyo contenido no sólo prescinde de las limitaciones 
materiales en cuanto al modo de aprehender su objeto (es decir, 
de modo universal y necesario), sino que positivamente las niega, 
expresando la noción de espíritu. Esta es la abertura que le ofre~ 
ce un camino por donde llegar a aprehender la noción de Dios ; 
y paralelamente con ella la noción de obligación moral, de reli­
gión, en una palabra, todas las nociones de orden espiritual. 

(2) LERSCH, Ph.: Zur Frage nach dem Wesen des Menschen. Pensamiento 
15 (1959) 1'77-190. 

l45] LA APERTURA AL SER 

Es obvio que paralelamente a lo que sucede con el pensamien­
to humano, ac~ezca el mismo proceso con su voluntad. Si no se 
le represei:1-ta s?k~ «este»~ «aqu~l» bien presente, sensible, singu­
lar! maten.al, hmi~ado, smo « bien», así, de modo ultrasensible, 
umversa_l, i~1;1atena~, ili~i!ado, verá en cada uno de los bienes 
una ~eahzac10n parci:il, limitada, de ~quel contenido que ha apre­
hendido ~e modo universal metasensible, que sólo en parte reali­
zan. Precisamente por ello, también el psiquismo humano es ca­
p~ de ~spirar a «la fé:licfdad», es decir, a un bien superior a cual­
qmer bien presente limitado; y por lo mismo tiene «libertad» 
por9-ue ningún _bie~, sensible o limitado, presente, adecua su ca~ 
pacidad de aspirac10n o tendencia, que su entendimiento le re­
presenta en un estadio ulterior al que en cada momento pueda 
poseer. 

. El mismo fenómeno. se comprueba en el sentimiento del psi­
qmsmo humano. Es evidente que así como el conocimiento del 
hombre puede momentáneamei:1-!e detenerse, lo mismo que su 
voluntad, ~~, la mer:i aprehens10n de hechos sensibles y en la 
mera ap_e,tic~on de_ bienes presentes, también puede gozarse con 
la poses10n m~ediata de una aprehensión y de una posesión de 
tal orden : el mismo hecho que es la dependencia del espíritu hu­
mano r~sp~cto de los órganos corporales como de coprincipio 
(para eJercitar l~s actos puramente sensitivos) y la dependencia 
r~specto de los organos corporales como de un requisito opera­
ti:7,a (para los espirituales) manifiesta que puede el hombre tam­
b~en en un caso particular como embotar su psiquismo dete­
mendo, el proceso _de conjunto, de abertura o superación, como 
expreso _aquella tnste frase de Ovidio: «felices bestiae, quibus 
non. est mtellectus». Esto no lo negamos, pero nota:nos qu~ c::crfa 
eqmvocado afirmar que no existe este movimiento de superación 
por el_ hecho de que momentánea o circunstancialmente, esté 
impedido en su pro.ceso espontáneo. Cuando el pueblo acuñó la 
frase, del vocabul_ano popular: «ahogar las penas en vino», ex­
preso algo que tiene un hondo contenido filosófico: porque el 
hombre conoce que conoce, por esto no meramente sufre sino 
suf:~ de que suf~a; es decir, es capaz de llegar hasta la de;espe­
ra~i?n (no los animales), ':orno también inversamente es capaz de 
fehc1~ad ( tampoco los ammales lo son, pues quien no sabe que 
es fehz, tampoco lo es); por ello el hombre a veces intenta cor­
tar este proces? :spontáneo de su psiquismo, y por ello en caso 
de dolor Y sufnm~ento querrá «olvidar», «ahogar» con vino aquel 
mal, para no sufnr de que ~ufr~, porque sería tal que si lo apre;­
hend1ese con la ylena conciencia de 9-ue es capaz el psiquismo 
humano, le podr:ia ~parec~r en determmadas circunstancias como 
destructor del termm~ mismo a que tiende, bien total O felicidad 
a q~e sordamente aspira con todo su ser, y caería en la desespe­
rac10n. 

l 



JUAN ROIG GIRONELLA, S, 1, 

III. RECOBRAR EL SENTIDO DE LA VIDA. 

Ahora bien, quizá no sería aventurado ~fi.~ar que el, p_siqufs­
mo humano, así expuesto, como un movumento teleologico m­
manente, que radicado en una base inferior vegetativa, tiende de 
un modo teleológico e inmanente, superior al meramente ve~e­
tativo, a una aprehensión, a una posesión y a un ~~ce, supe:10-
res a lo que es típico del sensitivo en cuanto sensitivo, precisa­
mente por ello, es tal que si se frustra su ;11ovin:iien~o, ~s capaz 
de derivar falsamente este «plus» de energ¡a hacia termmos que 
le hagan como de falsos substitutivos, y con ~llo producirá ~n sí 
una enfermedad psíquica, que divide la umdad del psiquismo 
humano, hacia varios fines, que falsamente polarizarán a su alre­
dedor tendencias y sentimientos. 

En el animal, por lo mismo que es menos abierto y más esta­
ble más circunscrito el movimiento de su psiquismo, patente en 
su ~odo de conocer: de tender y de sentir, también se:á menor 
la capacidad de perturbación psíquica. No_ puede el amm~l, «de­
sesperarse» ante el mal, ni «declararse fehz» por lS; posesi,on de 
todo bien; pero tampoco puede ~olyerse loco. P.odra, es? si, den­
tro del límite de su horizonte limitado, material, sensible, pr~­
sente, aprehender, apetecer, sentir, ,frustrarse o ~ograrse~ llon­
quear o dar alaridos de gozo, pero as1 ':º~º nun~a mt~ntara_ org:=t­
nizar sistemáticamente su entrega al v1c10 por cierta impaciencia 
(muy humana) a una plenitud a qm~ aspira y que no poset:, ta!11-po­
co intentará ahooar sus penas en vmo, buscando un sustitutivo o 
derivativo · y p;r lo mismo su perturbación psíquica quedará 
merament; dentro del orden del horizonte sensible, presente Y 
singular. . . . . , 1 , . 

Es el hombre quien no sólo por una mdispos1_ci_o,n de os or:ga-
nos nerviosos de los que depende como de condic10n, en su .eJer­
cicio mental, puede quedar i~habilita~o p~ra un recto func10na­
miento de su actividad psíquica superior, smo que aun por estas 
causas típicamente humanas que señalábamo~, cuando aprehend~ 
que se frustra el dinamismo que le es prop10,. es _capaz de den­
vario a zonas falsas, forjándose como un sustitutivo, un mun~o 
interior en el que se refugien las energías que no hallan ~~ obJe­
to. y así como en otro orden de cosas el pecad.~ es tambien u~a 
perversión del mismo dinamismo h1;1mano, ha~iendol~ querer m­
fi.nitamente lo finito, en vez del infimto (es decir, quenendo como 
su término último con la infinitud típicamente humana, lo que 
no lo es, ni infinit~, sino un ídolo o substituto), d~ ,modo sem_e­
jante también la neurosis pudo tener en su formac10;11 un proce­
so parecido, no precisamente en el orden de lo pecammoso, como 
es obvio, sino como desviación meramente natural. 

A esto se dirigen, pues, las presentes palabras, a mostrar que 
así como desviando el finalismo o dinamismo del hombre se pro-

[41] LA APERTURA AL SER 1 43 

duce u;11 desorden 9-ue pued~ culminar en enfermedad psíquica, 
procediendo al reves, es decir, dando de nuevo a la vida un sen­
tido, mostrando por qué y para qué ha de vivir, es susceptible 
este psiquismo (si se dan las otras circunstancias debidas, por 
ejemplo, el recto funcionamiento de los órganos corpóreos) de 
encauzarse de nuevo a la salud mental. 

A esto hay que añadir solamente que siendo el orden del Ser, 
es decir, el de la Metafísica, aquel en que culmina todo el proceso 
de abertura del psiquismo humano, en el mismo grado en que 
una filosofía sea capaz de dar esta abertura, será capaz de dar 
-supuestas iguales las otras circunstancias- una base de supe­
ración, de encauzamiento, es decir, de salud psíquica. 

Por esto es interesante examinar la base de superación que 
nos es ofrecida por la filosofía de la existencia en concreto a tra­
vés de Heidegger, de Sartre y de Jaspers. Después podremos co­
tejar estos resultados con los que nos ofrecerá la filosofía cris­
tiana. 

IV. LA ABERTURA DEL SER EN HEIDEGGER. 

M~r!in Heidegger en el primer período de su producción, que 
culmmo en 1_927 con su obra Sein und Zeit (Ser y tiempo) hizo 
notar muy bien que el hombre, el Dasein, está abierto al Ser y 
que el Ser se le abre. Cuando formulamos un juicio, por ejem­
plo «esta madera es visible», no sólo hemos de mirar la verdad 
en la zona judicativa, sino en la zona pre-judicativa; es decir, 
porque hay captación en mí de algo previo, puedo atribuirle Jo 
que le atribuyo. El Seiendes (o Existente) recubierto o informado 
por el Sein (o Ser del Existente; o Esse) se abre esto es nos 
deja captar su forma inteligible; así como el obj~to ilumi~ado 
se hace visible en cuanto «iluminado», también en nuestro caso 
el Existente se hace inteligible al Dasein, o sujeto, por el Sein. 
Esta es, pues, para Heidegger la pregunta fundamental de la 
Ontología: «Die Frage nach dem Sinn von Sein», «la pregunta 
por el sentido del Ser», dice en el prólogo. 

Examinando y describiendo las características de este curioso 
ser, señala como una de ellas precisamente la Sorge, o «afán», 
con que en su actuar procede; el «cuidado», por el que se preocu­
pa. ?S curiosa la poesía del poeta latino Hyginus, que Heidegger 
copia : el Afán vadeaba un día un río y viendo arcilla empezó a 
modelarla; mientras deliberaba qué era lo que había modelado 
intervino Júpiter y el Afán rogó y consiguió que le diera espíritu; 
pero al ir el Afán a imponerle su nombre, Júpiter se lo prohibió 
para que tuviera el suyo propio; mientras discutían, la Tierra 
intervino porque también quiso que dieran el suyo a la figurilla 
cuyo cuerpo ella le dio; llamaron como juez a Saturno, el cual 



1 44 JUAN ROIG GIRONELLA, S. [. 

justamente decidió: «tú, Júpiter, porque ~e diste el espíritu: recí~ 
belo en la muerte; tú Tierra, porque le diste el cuerpo, re~ibelo, 
y el Afán porque fue el primero en modelarlo, posealo mientr(llS 
viviere· ~n cuanto al nombre, sobre el que discutís, llámese hamo 
porque' ha sido formado de .humus º. ~ierra». ~ealmente, teneat 
quamdiu vixerit, «poséalo mientras vivie_re», agarrelo ,f1;1ertemen­
te; el Afán posee al hombre mientras vive, es algo tipico de su 
ser. . 

Pero este hombre, ni en lo presente de qu~ se ocup3l, ~i en 
sus propias virtualidades por las que se trasciende a si nusmo 
en el tiempo, halla en nada un objeto proporciona~o, pues s~ ve 
abocado a la muerte y con ella a la vista, se angustia: «la posible 
totalidad del Hombre y el ser para la muerte» (D~s moglich (?anz­
sein des Daseins und das Sein zuro Tode) es el titulo del pnll?-er 
capítulo de la segunda sección. De este choque brota la Angus!ia: 
«en la Angustia se halla el ser humano ante la nada de la posible 
imposibilidad de su existencia» (3); «el ser para la muerte es 
esencialmente Angustia» (4). 

La filosofía de la existencia no ha sido capaz de comprender 
que si el hombre s.~ angustia, e~to misr_no revel~ cor_no correlato 
una cierta proporc10n o tendencia a la rnmortahdad , y como ne­
gando alcance metafísico o sea transcendent~, ª. los concep~os 
con que hallaría solución, se ha cortado ante s1 m1s~a el cammo 
para investigar raci~r_ialmente ~uál e~, esta proporc10n o ~ende~­
cia (es decir, expres10n o mamfestac10n de. una substanci~ espi­
ritual intrínsecamente superior a la materia y por tanto mmor­
tal) t~mpoco ha podido dar más solución al po_bre hombre .que 
se angustia, que decirle quf: haga como l_os gladiadores de~ cire:o 
romano, que se sabían dest:°:ados a monr luchando por divertir 
al público romano: un est01cismo hela~o, que. llegaba hasta pres­
cribirles el modo de morir con elegancia, h~ciendo un ges~o he,r­
moso · así el hombre habría de vivir «conscientemente», sm mas 
autenticidad que la de un «condenado a_muerte» que. se sabe tal, 
a modo de un reo que estuviera en capilla toda la vida. 

El punto cent~al en que falla la filosofía ~e. ~eidegg~r es el 
que puede ser expre.sado _dicien~o qu~ es su fmi~ismo. Si el .s~r 
es esencialmente fimto, m podna lógicamente evitar el reltft!vis­
mo, ni podría llegar a una teoría universal .del Ser (o Metaf1s1c~), 
ni podría llegar «racio~alme~te» hast~, D10s., La f?~ª o Sein, 
proyectada por el Dasein, fimto. tambien, sen.a finita, por con­
siguiente toda verdad sería esencialmente relativa al, modo de ser 
del Dasein; y como éste, lejos de ser eterno: ,estru1:a condenado 
a la muerte total, entonces toda verdad tambien sena puramente 

(3) HEIDEGGER, M.: Sein and Zeit, 4.ª ed. Halle 1935; 2.• Sección, cap. 1.•, 
pág. 235 SS. 

(4) lbicL, p. 266. 

{49~ LA APERTURA AL SER 

relativa (Alle Wahrheit ist demnas deren wesenhafter daseinsmas­
siger Seinsart relativ auf das Sein des Das·eins») (5) y por tanto 
no se demostraría que hubiera «verdades eternas» (6), es .decir, 
que la verdad tuviera un carácter absoluto, que es el de la Meta­
física, opuesta al relativismo. Pero entonces, ¿con qué derecho 
se opone al escepticismo, que es en sí mismo autodestructor? 
Lógicamente no puede. Y si no llega a esta última consecuencia, 
·es muy poco consecuente consigo mismo. 

Por esto la obra de Heidegger quedó cortada en el Capítulo 6.º 
de la 2.' Sección de la l.ª Parte: no pudo conseguir su intento de 
una teoría universal del Ser. Es obvio. ¿Cómo podía pretender 
hacer una «Ontología», si siendo la verdad esencialmente relati­
va al hombre finito, sólo por el hecho de proponerla conceptual­
mente a otro, o proponérsela a sí mismo como algo que por ser 
lo que fuese «nunca podría no serlo, en el mismo sentido en que 
Jo fuera», ya con ello transcendería el horizonte de su propia 
finitud, colocando la verdad en una abertura original del Ser, 
anterior a mí, a él, a cualquier otro hombre, y por lo mismo con 
caracteres de ilimitación y absolutez que son precisamente los 
de la Metafísica, y los que Heidegger desde el principio elimina? 
Si era fiel a su punto de partida y a su ideario, no podía conse­
cuentemente consigo mismo manifestarla a otro; y si lo manifes­
taba, por lo mismo ya era infiel a sí mismo (7). 

En obras posteriores ha ido evolucionando Heidegger. La he­
bra que enlaza las cuentas de su angustioso recorrido ha sido 
siempre la preocupación por hallar una abertura al Ser, que sin 
destruir su finitismo, es decir, sin dejar de poner en el hombre 
la radical constitución de inteligibilidad del objeto (restos del 
kantismo todavía no superado), le permitiera evitar el fracaso de 
una buscada y no hallada Ontología o Teoría general del Ser. En 
una etapa creyó poder hallar en la poesía esta revelación original ; 
pero siempre queda que hasta en la hipótesis de gue se le diera 
esta manifestación, no podría expresarla a otro más que poética­
mente (pues sería de uno solo, no universal y necesaria) y si la 
expresara conceptualmente, ya supondría por lo mismo que hay 
una concomitancia radical entre lo vivido por él y esta zona con­
ceptual abstracta, es decir, el paso desde el Existente al Ser del 
existente, y a través del Ser a conocer el Existente como tal. 
Como no ha llegado todavía ahí, toda su producción va repitiendo 
incansablemente en diversas fórmulas que llegan a cansar, que 

(5) lbid., l•.• Sección, oap. 6.°, § 44, e, pág. ~­
(6) lbid. 
{7) Posteriormente he publicado una obra en fonna de Curso en que hallará 

el lector interesado un complemento a estas ideas: Corso de cuestiones 
filosóficas previas al estudio de la teología. Libros «Pensamiento», Serie D, 
n.º 6. Barcelona, Juan Flors, Editor 1963; Cap. XI, Tesis 5!, Tesis 6.•, 
pág. 477-506. 



JUAN ROlG GlRONELLA, S. l. [So} 

hay un «desvelamiento» en la verdad,. o que ~ay una «a~ertura» 
del Ser o la tensión Existente-Ser (Semdes-Sem); pero sm apor-
tar nu:r{ca la tan anunciada explicación (8). , . , . 

Podemos añadir que paralelam~nte a. est~ ~nt1c~ ontologica 
corre la crítica desde el punto de vista ps1colog1co: s1 se toma la 
temática de Heidegger para dar al hombre (y más al hombre que 
lo necesita) una visión pacificadora, capaz de hac~rl~ rec~brar «el 
sentido de la vida», diciéndole por qué y para que vive, .b~en poco 
contribuirá encerrarse en la solución de un helado est01c1smo, en 
que al fin y al cabo todo finitismo cae. 

V. LA TRANSCENDENCIA EN JASPERS Y SARTRE. 

Si Heidegger pretendió hacer una teoría general del Ser, aun­
que no llegó a ello, Jaspers ~i s~q~iera lo preten~e. 

Es obvio, porque ya al pnnc1p10 de su obra dice que da por 
supuesto, sin más prueba, que Kant ha demostrado 9-ue con:º~­
ceptos no puede hacerse filosofía. Entonces es obv10 que m si­
quiera pretenda hacer una filosofía cuya verdad «haya _d,~ .s;r» 
tenida como tal por todos, o «u1;1ivers~l», por~ue le dmgman 

. la objeción de inconsecuente consigo mismo. Solo pretende que 
su filosofía «sugiera», nada más. . , . . , 

Ahora dejaremos aparte la cuestion del escept1c1smo qué: l;illI 
está implicado (y la acusación que con todo derecho le d1nge 
J. de Tonquédec, de que hasta así él no~ ofrece sus. tomos reple­
tos de conceptos sobre la Transcendencia, para decirnos. concep­
tualmente, que no puede decir nada ~e l::t Trans~endencia): nos 
basta observar que él, precisamente ps1qmatra! ~:1-nd~ c_on su filo­
sofía algo que puede sugerir al hombre _un~ y1s10n ,ahv1adora del 
sentido del ser. Pero, según desde el pnnc1p10 notabamos, no es 
realmente tal, sino desesperante. . . , 

Para Jaspers la palabra Dasein _desi~a, en coptrapo?1c1on a 
Heidegger, el yo empírico_; en camb10 E~!stenz sera. lo m~1mo que 
rebasa este Dasein empírico. ·Pero tamb1en esta Existencia queda 
orillada dentro del finitismo. Recibe, eso sí, la «llamada~ de la 
Transcendencia, como un lejano silb_ido, de modo semeJante ~ 
la llamada a la «autenticidad» de Heidegger: pero se trata aqm 
de una «cifra» sin nada «cifrado». Se trata por tant? de un ~alto 
en el vacío, hacia la Transcendencia, mediante una libertad ciega, 
sin contenido conceptual transcendente, un verdader? salt? mor­
tal. La conclusión es también de fracaso: «Das Scheitern 1st das 
Letzte», «el fracaso es lo último» (9). 

(S) Véase el ,articulo de LOTZ, J., s. I.: El ser en el filosofar de Heidegger. 
Grandeza y límites. Espíritu 10 (1961) 93-101. . . 

(9) JASPERS, K.: Pbilosopbie. 2.• ed., Berlín 1948, llbr. III, 4.• parte, Sehei-
tern und Verewigen, pág. 866. 

t51J LA APEKTURA AL SER 147 

No deja de ser curioso cierto paralelismo (de signo contrario, 
naturalmente) entre el existencialismo de estos filósofos y otra 
clase de existencialismo, la gran experiencia de los místicos cris­
tianos. Para ellos, también los existentes son un «vestigio», un~ 
«llamada», una «cifra» de la Transcendencia; pero llena de sen­
tido y de objetividad: 

«No quieras enviarme de hoy más ya mensajero, 
que no saben decirme lo que quiero. 
Y todos cuantos vagan 
de ti me van mil gracias refiriendo, 
y todos más me llagan, 
y déjame muriendo 
un no sé qué, que quedan balbuciendo», 

como escribe S. Juan de la Cruz. Para estos místicos, su experien­
cia del Ser, tampoco es «meramente» conceptual, al modo de la 
de un conocimiento abstracto y demostrativo, sino de otro orden 
más íntimo, del cual no tienen ni noción los filósofos de la exis­
tencia; pero es una experiencia que sin ser «meramente» cientí­
fico-conceptual, sino de alcance inmensamente superior, sin em­
bargo no es hostil, refractaria, al contenido conceptual con que 
puede en cuanto a algo dársela a conocer, antes al contrario coin­
cide en su base ot>jetiva: sólo varían ambos conocimientos en el 
«modo subjetivo» de captar el ser y de expresarlo (10). 

También para J .-P. Sartre el sentido del Ser es el de un fra­
caso. Si para Heidegger es el hombre «ser para la muerte», si 
para Jaspers «el fracaso es lo último», para Sartre el hombre 
está sujeto al triste destino de ser un Prometeo : « así se puede 
decir que lo que hace más concebible el proyecto fundamental de 
la realidad humana, es que el hombre es el ser que proyecta ser 
Dios», «Ainsi peut-on dire que ce qui rend le mieux concevable le 
projet fondamental de la réalité humaine, c'est que l'homme est 
l'etre qui projette d'etre Dieu» (ll); «o, si se prefiere, el hom­
bre es fundamentalmente deseo de ser Dios», «ou, si l'on préfere, 
l'homme est fondamentalement désir d'etre Dieu» (12). 

No es nueva en verdad, la formulación de este impulso por 
el que el hombre se abre al Ser, hasta el límite. Ya la serpiente 
en el paraíso dijo a los primeros hombres: «eritis sicut dii», 
«seréis como dioses» (Gén. 3, 4), lo cual no podría ser «tentación» 
si no hubiese en el hombre una lejana capacidad de subir al nivel 
divino, es decir, si esta frase no despertase en él un lejano eco, 
dormido sordamente en su seno, de llegar a la plenitud del Ser, 

(10) Véase mi Curso antes citado (nota 7), Cap. X, Tesis 2.~. números 406-408. 
(11) SARTRE, J.-P.: L':E:tre et le Néant. Essai d'ontologie pbénoménologique. 

París 1949, 4.• parte, cap. 2, § 1, La Psycbanalyse existentielle, p. 653. 
(12) lbid., p. 654. 



JUAN ·ROIG GIRONELLA, S, 1, 

Dios. Toda la cuestión est'á en ver «cómo» se llega: si afianzán­
dose en sí mismo, con sus propias fuerzas, robando con un golpe 

· de mano audaz el fuego divino, o si con la humildad del que se 
somete a Dios, de quien parte la iniciativa de la llamada, y que 
destina efectivamente a los hombres a ser «consortes divinae na­
turae», «participantes de la divina naturaleza» (II Petr. 1, 4). 

Como Sartre no posee la base racional o conceptual, para dar 
la solución filosófica, ni estriba en la Revelación divina, sino en 
las meras fuerzas del hombre, también declara en consecuencia 
que el hombre es un ser esencialmente fracasado: «l'homme est 
une passion inutile», «el hombre es una pasión inútil» (13). 

VI. LA AUTÉNTICA ABERTURA AL SER. 

En el fondo de las concepciones de la filosofía existencial Y 
de la filosofía existentiva hay una verdad, a pesar de sus graves 
exageraciones, de sus no menos graves omisiones y de sus gran­

. des yerros. La verdad fundamental que contienen es 9-ue en rea~­

. ción contra el impávido racionalismo idealista hegeliano, desrai-
zado de la realidad del hombre verdaderamente existente, obser­
van que es un ser «en vía», en movimiento de autodes_arrol~o en 
lo más íntimo de su individualidad, con una trayectoria existen­
cial innegable. 

Heidegger ve que el hombre se transciende en la temporali­
dad; y hasta cuando su filosofía se corta en la muerte, por lo 
mismo que señala la angustia del hombre ante ella, ya implícita­
mente queda un elemento para poder inferir que hay una vir­
tualidad en el dinamismo humano para el «más allá», puesto que 
se angustia al creerlo frustrado. 

En cuanto a Jaspers, admite el salto a la Transcendencia; Y si 
para él este salto resulta un «salto mortal» por su agnosticismo 
conceptual, no obstante por lo mismo que lo señala con el nombre 
de «fracaso» («el fracaso es lo último») queda indicado que la 
aspiración profunda de este dinamismo humano sería hacia el 
«logro» de la plenitud del ser, que no se halla en el «más acá». 
Puesto que así como el mismo hecho de que el hombre cometa 

· errores implica que no todo puede ser error, sino que tiene no­
, ción de verdad (pues si todo fueran errores, ya no se podría nom­
.brarlos tales), del mismo modo no tendría nombre la misma no­
ción de «fracaso», sino connotando el anhelo íntimo de la trayec­
·toria vital del hombre hacia un «logro». 

Por lo que se refiere a Sartre expresamente dice que la aber­
tura del ser del hombre es hasta la plenitud de Dios; y si por su 

: ~quivocado método fenomenológico no halla solución positiva al 

(13) Ibid.., § III, pág. 708. 

(53] LA .APERTURA AL SER 

problema, no por ello deja de estar planteado su sistema en fun-. 
ción de este «proyecto» esencial en el ser humano. 

Nuestra filosofía en cambio no sólo reconoce que el hombre · 
es un ser abierto a la superación de la inmanencia en una Trans­
cendencia, sino que coloca este hecho dentro de una sistemati- , 
zación racional. 

El hombre es consciente de sí; no sólo conoce, sino «conoce 
que conoce»; por ello puede formular juicios: además de apre­
hender el contenido de dos términos que conoce, también conoce 
que son conformes a la realidad, para poder decir «es» o «no es» . . 

Por lo mismo está implicado que la realidad que le es ofre­
cida experimentalmente ante sus sentidos y su conciencia, es por­
tadora de una «inteligibilidad» (la forma implicada en todo jui­
cio), de una «verdad», de una «abertura» o «manifestación» meta­
sensible, aquella que expresa con el predicado universal, que es 
precisamente el que atribuye al sujeto singular, ofrecido por la 
costra espacio-temporal como mero hecho sensible. Esta realidad 
singular, contingente, material, tiene raíces más profundas, es 
portadora de esta hondura que le atribuye por el juicio ( o atri­
bución de predicado universal, y atribución «absoluta», es decir, 
independientemente de cualquier condición contingente) por el 
cual posee la verdad. 

Todo el problema está en este punto: ¿quién ha puesto en el 
objeto fáctico, sensible, esta forma o inteligibilidad que se le des­
vela, que se le abre, que él capta y atribuye a lo fáctico, para 
«comprenderlo», para «entenderlo», para hacer ciencia o para 
hacer Metafísica? 

El yerro del existencialismo está en que supone que esta «for­
ma» es esencialmente finita, proyectada por el hombre. Cierto, no 
«entendería» el objeto, si éste no fuera previamente «inteligible» 
(en otras palabras, no habría verdad lógica, si no hubiera verdad 
ontológica), pero ¿quién ha puesto estas formas? Por seguir en 
pos de Kant (no literalmente, como es obvio, pero sí en su orien­
tación inmanentista, de agnosticismo metafísico acerca de lo tras­
cendente) suponen, sin más averiguación, que es el mismo hom­
bre quien proyecta esta «forma» o verdad metafísica, cuya desve­
lación le dará la verdad lógica. Pero entonces se encuentran que 
no sólo les atajan el paso innumerables contradicciones (ya he­
mos señalado que son radicalmente incapaces de explicar por qué 
no caen en el relativismo escéptico; incapaces de explicar el he­
cho mismo de su pensamiento), sino que dejan al hombre aboca­
do al desastre final, porque no hay proporción entre un término 
finito y la profunda aspiración del hombre. Cualquiera que sea 
la palabra con que lo expresen (para uno será «muerte», para · 
otro será «facaso», para un tercero será «pasión inútil») siempre 
habrá este desastre final. 

Nuestra filosofía por el contrario, es más coherente. No puede 



JUAN ROIG Gll!tONELLA, S. J, [54) 

ser el hombre quien proyecte sobre el Existente las leyes del Ser. 
Así como los astrónomos dicen que « descubren» en el firmamen­
to leyes de gravitación de los astros, de sus movimientos, de la 
emisión de luz, etc., leyes que les estaban «veladas» y ellos «en­
cuentran» como realizadas en los astros, pero que ellos no 
«crean»; de modo semejante podemos decir con hondura meta­
física, que el hombre «descubre» en la totalidad del ser objeto 
de su experiencia, que es portador de «leyes», de una «forma», 
que no puede haber proyectado el mismo hombre, porque éste 
es esencialmente finito, temporal, contingente, mientras que esta 
«forma rebasa todo el horizonte de la finitud y contingencia, por 
su carácter «absoluto»: cuando dice «es», implícitamente dice: 
«absolutamente imposible que aquello pueda en el mismo sentido 
no ser», o «absolutamente necesario que en cuanto es, sea». Esta 
es la abertura del Ser que expresa la Metafísica: los existentes 
son portadores de una verdad transcendental o metafísica, que 
ante el hombre «se abre», «se manifiesta a su intuición» (o grado 
de abstracción), pero que él «no crea». Para el hombre el «obje­
to» («ob-iectum») nunca será un «mero proyecto» («pro-iectum»). 
No tiene sentido el más mínimo pensamiento, el más insignifi­
cante hecho de conciencia, ante las implicaciones de absoluto 
que descubrimos en él, sin que se identifiquen radicalmente Pen­
sar y Ser: pero no a nuestro nivel humano, sino en otro nivel 
superior, en Aquel en quien se identifican Esencia y Existencia, 
porque en su mismo Existir funda todo el ámbito u horizonte 
ilimitado del Ser, que en El es Infinito. 

Ha de ser Infinito (para que halle en El justificación o razón 
suficiente la «absolutez» de la verdad del ser); pero siéndolo, no 
sólo radica en El todo existente, sino que radica en El hasta en 
cuanto al mismo Ser, es decir, por creación, por tanto hasta en 
-cuanto a las mismas leyes o inteligibilidad más íntima. 

Por consiguiente todos los existentes tienen con El una ine­
vitable semejanza, en cuanto esencialmente ejemplarizados por 
el Ser Infinito, de cuya plenitud «nos omnes accepimus» (Juan, 
1, 16) «todos somos una participación». Por consiguiente tam­
bién tendrán una inevitable semejanza entre sí. Esta es la que 
brinda la hondura expresada por el concepto de Ser y su Analo­
gía. Esta es la que está implicada por nuestra mente cuando capta 
la verdad que formula en un juicio. Esta brinda el puente para 
que racionalmente pueda pasar el hombre a conocer el Infinito, 
así como ontológicamente también radican del modo expresado 
todos los Existentes en el Infinito. 

En otras palabras, la abertura del Ser al hombre, y la aber­
tura de la mente humana al carácter absoluto del Ser, forman un 
todo coherente dentro de nuestra Metafísica. En realidad es Suá­
rez quien, según acabamos de exponer, coloca la raíz más pro­
funda de la Analogía del Ser en la Creación, con la secuela esen-

[55] LA APERTURA AL SER 

cial de la «semejanza», «similitudo», entre todos los seres, que 
llegando a ser semejanza tan honda que es «hasta en cuanto al 
mismo Ser» (y por tanto por la Creación de la nada) tienen el 
«fundamento» o capacidad para que la mente humana conciba 
su existente portador de una Esencia (es decir, por la Creación), 
no identificado con la Esencia (es decir, no como si fuera Ser 
Necesario): y con ello tiene una síntesis coherente y grandiosa 
en su Metafísica, que justifica cómo el hombre está verdadera­
mente abierto al horizonte sin límites del Ser. 

Una vez abierto este camino, todo sigue. Porque la voluntad 
avanza por el surco abierto por el entendimiento. En esta senda 
está la explicación de la Libertad del hombre ; ahí radica tam­
bién la justificación de su espiritualidad e inmortalidad; as1m1s­
mo ahí está cimentada la moralidad, la religiosidad y la práctica 
ascética (14). 

Este es el rasgo más típico y fundamental del hombre: no el 
hecho de que se «angustie», sino el hecho de que pueda angus­
tiarse; y puede angustiarse precisamente porque está lanzado a 
una Infinitud sin cuya búsqueda no sería hombre, sino bruto; 
pero con cuya posesión tampoco sería hombre «viator», sino 
«comprehensor», no hombre que vive en este mundo temporal, 
sino ya en posesión del término, partícipe de la vida divina, para 
decirlo con palabras de la Teología católica. 

Por esto el hombre es un ser esencialmente desaclimatado en 
este mundo. El pájaro no se halla a gusto encerrado en la jaula; 
sufre y forcejea contra sus barrotes. Sucede así porque tiene 
capacidad de transcenderla. Abrámosle la puerta; ya ha salido. 
Pero encerrado en la gran jaula que es el horizonte de montañas, 
ahí sí, ahí queda encerrado a gusto: es otra jaula sólo un poquito 
mayor, pero también jaula. Ya no sufre; su ser está inmerso en 
ella, adaptado; ya no tiene capacidad de transcenderla. En ella 
nace, con ella muere. No se angustia, porque expresa la hondura 
~m~ . 

El hombre no. Encerrado en la gran jaula de este mundo sen­
sible, no se halla a gusto con sus límites, rompe sus barrotes, la 
transciende, dejando en su conocer y en su querer, vestigios de 
su esencial capacidad de superación: por conocer de modo supe­
rior al orden material de los sentidos, universal y necesariamente, 
apetece también los bienes presentes porque son « bien», así, 
como tal, sin que incluya límites, prescindiendo de ellos; por ello 
no se sacia con ningún bien finito que pueda hallar dentro de 
este horizonte espacio-temporal, sino que a través de ellos busca 
«el Bien», el supremo Bien, que puede darle «la felicidad». Esta 
es la raíz que explica tanto la progresiva marcha de la cultura 

.(14) En el Curso antes mencionado puede verse el Capitulo XVI, números 762 
y ss.; 777 y ss.; 786 y ss. 



JUAN ROIG GIRONELLA, S. 1, (56) 

humana y de la ciencia de la humanidad, como la libertad del 
sujeto humano, su necesidad de un orden moral y religioso. · 

Ahora bien, porque el hombre es constitucionalmente un ser 
«siempre capaz de más», transcendiéndose sin cesar, por ello tarn- . 
bién es capaz de menos. El que juega a la ruleta puede hacerse . 
millonario, pero puede también hacerse pobre. El hombre puede 
hacerse como ángel, pero también puede degradarse a menos 
que bruto. 

Esta es la raíz de la inseguridad existencial : el hombre se 
siente esencialmente inseguro en su ser; puede lograrlo, o puede · 
perderlo. Ahí se injerta la angustia, los «derivativos» de su dina­
mismo más profundo, ya hacia una «sublimación» (que no es 
fantasía, sino fundada en el orden del Ser), ya hacia un «abando­
no» de la lucha, para encerrarse en un mundo de fantasía. 

Si se abandona a un mundo interior de fantasía, dudando de 
su verdad, pero empeñándose en él para hacer de algo presente 
su cielo, se pone el hombre en la disposición del vicioso, del 
pecador, que en vez de querer el Infinito quiere infinitamente lo 
finito, es decir, con todo el «peso» de su ser, aquel «pondus» de 
que habla S. Agustín. Si se abandona a un mundo de fantasía sin 
dudar de su verdad, entonces lo domina la psicosis. 

VII. BASE EN LA METAFÍSICA CRISTIANA PARA ELABORAR 

UNA PSIQUIATRÍA. 

Por ahí se ve cuán interesante sería elaborar una Psiquiatría 
que partiese de la base que brinda la Metafísica cristiana. En 
muchos puntos coincidiría con la que puede elaborarse partien­
do de Jaspers, de Heidegger, de Sartre o de Hartrnann; pero en 
otros muchos puntos la rectificaría y la superaría. 

Ante todo, comprenderíamos más hondamente por qué el 
hombre es capaz de angustiarse, capaz de preguntarse por el 
sentido del ser y de su ser. Si no estuviese en una «ontogenia», 
no elaboraría una «ontología» para darse una respuesta. Es un 
ser en vías de formación; es su ser tan inestable, como dice San 
Agustín con su genio habitual, que con cuanta prisa corre al ser, 
con igual prisa corre al no-ser; su ser móvil, huidizo, «des-sien­
do», dejando progresivamente de ser lo que es, va «siendo» lo 
que por la más íntima y profunda raíz de su ser ha de ser; por 
esto puede truncar este dinamismo encerrándose en sí, ya de un 
modo, ya de otro, y en la misma medida se frustrará; o al revés,. 
puede enfocarse en el sentido de su progresivo avanzar hacia 
aquel término que nadie le puede arrebatar si él no quiere, que 
es Dios. Oigamos las mismas palabras de San Agustín: «¿Y qué 
mayor soberbia que la de afirmar con prodigiosa locura que yo-

[57 J LA APERTURA AL SER 

era naturalmente lo que sois Vos? Porque corno yo fuese muda­
ble, y conociéndolo yo en que quería ser sabio precisamente para 
convertirme de peor en· mejor, preferiría antes opinar que Vos 
también erais mudable, que creer de mí que no era yo lo que 
Vos sois» (15). 

Esta es la «cifra», que corno «mensaje» o «llamada» a la ver­
dadera «autenticidad» de la Transcendencia, nos envían sin cesar 
todos los seres: « Y volví los ojos a las demás cosas que están 
debajo de Vos y hallé que ni del todo son, ni del todo no son. 
Son, porque vienen de Dios; no son, porque no son lo que Vois 
sois. Porque aquello es verdaderamente, que permanece inmuta-. 
blernente. Para mí es bueno estar unido con Dios, pues si no per­
maneciere en El, en mí tampoco podré. Mas El, permaneciendo 
en Sí, renueva todas las cosas, y Vos sois mi Señor, porque no 
tenéis necesidad de mis bienes» (16). 

Schopenhauer cree que ha dado al hombre una pacificación 
al hacerle ver la síntesis del sentido del ser; pero es en realidad 
una falsa pacificación, porque no se pacifica el hombre cuando 
se siente inseguro y zozobrante en su ser; e imaginar que se hun­
dirá en el nirvana del «no-ser de toda apetición», es negar la más 
íntima aspiración del hombre, que es una progresiva aspiración 
al Ser. San Ignacio, en el extremo opuesto, señala con sus Ejer­
cicios no sólo el sentido supremo de la vida humana («el hombre 
es criado para alabar, hacer reverencia y servir a Dios Nuestro 
Señor, y mediante esto salvar su ánima») sino que le señala ma­
ravillosamente los medios dentro de una armoniosa síntesis de 
elementos humanos y divinos. Por esto su ascesis es un gran ins­
trumento de salud mental, del cual todavía no hemos sabido sa­
car partido suficientemente. 

El día en que alguien edifique una Psiquiatría sobre la base 
ofrecida por la Metafísica de la filosofía cristiana, hallará con la 
abertura al Ser, raíz ya del logro existencial, ya de la inseguridad 
de su existir, un poderoso instrumento al servicio del mismo 
hombre. 

J. ROIG GIRONELLA, S. l. 

San Cugat del Vallés ( Barcelona). 

(15) S. AGUSTIN: Confesiones, libro 4, cap. 5; edición Madrid, M. Aguilar 
1942. trad. de Lorenzo Riber, pág. 111. 

(16) Ibid., libro 7, cap. 11, pág. 213. 




