
EDITORIAL 

Hay épocas históricas cuya tónica es el esplendor de una 
edad de oro. Otras hay cuyo rasgo más típico es la ~esazó~ d,e 
una crisis. Es verdad que para poder juzgar un penodo h1sto­
rico hay que colocarse lejos de él, como hacemos para mirar un 
cuadro: el que está tocándolo, no ve las perspectivas. No obs­
tante podemos tener por lo menos ciertos atisbos de ~lgo que 
dirán de nuestro siglo. Dirán algo parecido a lo que decimos del 
mundo renacentista: es un mundo en crisis. 

Las crisis suelen llevar consigo algo acertado y algo que no 
lo es. Suele ser acertado el plantearse problemas, el andar en 
busca de soluciones mejores. Desacertado es el falseamiento de 
la realidad que la crisis es incapaz de comprender: deslumbra­
dos sus hombres por lo nuevo, olvidan que no todo lo nuevo 
es bueno, ni todo lo bueno en nuevo. Esto es cabalmente lo que 
acaece en nuestro mundo, mundo en crisis. 
· ¿Podríamos hacer una como «fenomenología» de este mundo 
en crisis? Por lo menos podemos, sí, describir algunos de sus ca­
racteres, aquellos a cuyo alrededor parece que ha estructurado 
el grupo <le ideas que tienen «vigencia», que corren co1;10 ~apd 
moneda sin discutir nadie su valor, formando un casi-caracter 
colectivo de apreciaciones y conductas. 

Empecemos por examinar hoy uno de estos modos de pro­
ceder, dejando para futuras ocasiones el análisis de otr-0s, tanto 
desfavorables, como favorables. 

I 

Si me preguntasen cuál es el primer rasgo y el más grave, di.ría 
sin titubear ni un momento que nuestro mundo ha confundido 
el gesto noble de la «superación de rutinas», con el gesto zafio de 
la «rebeldía ante la tradición»; por ello nuestro mundo no sabe 
1.ué es obedien~ra. , . , . , 

Hace algún tiempo no sabia explicarme a m1 rmsmo de donde 
proviene este progresivo embotamiento del «sentido de la obe­
diencia». Cesó mi perplejidad el día en que leí a Rousseau. 
En su Emilio formuló concretamente una serie de principios, 
que eran a la vez los que _estaba1;1 difusos en .e~ ambiente de 
la Ilustración y un prenunc10 del impulso que ina arrastrando 
el mundo en el siglo XIX y xx. 

[3) MUNDO EN CRISIS 99 

La mentalidad de Rousseau queda expresada con nitidez en 
es~a fr:1se: «Qu'iJ ne s~che _ce que c'est qu'?béissance quand il 
agit, m ce que c est qu empire quand on agit pour lui» · «Que 
no sepa qué es obediencia, cuando actúa; ni qué es un~ orden 
cuando se actúa por él» (Emile, Ed. F. Didot, París, 1858 li~ 
bro II, P_~g. 68-6~). Esta es la consigna, el remanente de un siglo 
~e rebehon; y este es ~l ~ermento de descomposición que ha 
ido contammando los siguientes con una progresión cada vez 
mayor: « 9-ue el educando no sepa qué es obediencia». 

Pero s1 tal ha de ser el educando ideal, según Rousseau com­
prendemos también de qué principios parte Rousseau, par'a afir­
marlo. Parte de un doble principio falso: 

l.º. que el hombre nace sin pecado original, sin sus conse­
cuencias o desorden de la concupiscencia: con una naturaleza 
perfect~en!e equilibr~da moralmente y autosuficiente, al modo 
del rac10nahsmo pelagiano; por tanto que de la sociedad en 
concreto de los mismos educadores, de ahí le viene al educ¡ndo 
la enseñanza del mal : por esto un niño educado en la soledad 
de los montes, aislado de todo contacto social siempre sería 
virgen (libro IV, pág. 404); ' 

2_.º que Dios n?, ha revela~o nada al hombre para indicarle el 
car!:n_n;o de salvac10n: es decir, no hay religión «positiva», sólo 
rehg10n. «natural»,, según lo cual « todas las religiones son bue­
nas» (Libr? IV, pag. 371); y en cambio el aserto: «es preciso 
creer en D10s para ser salvo» (que es para los cristianos dogma 
de. F~, ~ebr. 11, 6; Gal. 2, 16) «este dogma mal entendido es el 
prmcip10 de. la sanguinaria intolerancia, y la causa de todas 
estas vanas mstrucciones que dan el golpe mortal a la razón 
humana». (Libro IV, pág. 301). ¡ Pobre «razón humana»! ¡ Qué 
autosufic1ente se creía hace dos siglos, y qué «desesperada», 
«abandonada»~ con «!1-~useas» de la existencia, incapaz de negar 
que «todo esta permitido» (son frases de los existencialistas de 
hoy) ha lleg~do a ser en nuestro siglo, por haber arrebatado el 
puesto de Dios! 

P~ro de momento dejemos aparte este segundo principio, que 
ex~mmaremos en futuras ocasiones; ahora detengámonos en el 
primero. 

II 

. La Pedagogía cri~tiana nace ?e. un modo consecuente, a par­
t~r de lo que. nos dice la Fe cristiana: el hombre ha sido des­
tmado por D10s a un fin superior a aquel a que pueda aspirar 
con su sola naturaleza, es decir, ha sido destinado a un fin 
sobrenatural, que es la posesión intuitiva del mismo Dios tal 
como es en sí, Trino, esencialmente superior a lo que p{iede 



IOO MUNDO EN CRISIS 

demostrar la sola razón humana. Por consiguiente ha de ser 
instruido acerca de este fin que prolonga al infinito el dinamis­
mo humano; no sólo esto, naciendo el hombre privado de esta 
ordenación ( esto es el pecado o privación de la gracia, que como 
«gracia» o «don gratuito» le daría esta intrínseca ordenación 
sobrenatural) también nace con los desórdenes que siguieron 
a la primera rebeldía: nace sujeto a la concupiscencia, que queda 
como penalidad hasta en el que ha sido redimido y que ha re­
cobrado de nuevo por la gracia la ordenación de hijo adoptivo 
de Dios : por tanto ha de ser ayudado a que contraiga buenos 
hábitos, cuya adquisición le será un medio inestimable para do­
minar este desorden constitucional; por tanto es el mismo Dios 
quien ha dado la enseñanza que la Autoridad establecida por El 
transmite; es también el mismo Dios origen de la Autoridad, de 
suerte que obedeciendo el hombre a otro hombre «por Dios», 
obedece al mismo Dios. 

Pero la mentalidad de Rousseau es radicalmente opuesta: no 
hay pecado original: «Pongamos como máxima incontestable que 
los primeros movimientos de la naturaleza ,son siempre rectos : 
no hay perversidad original en el corazón humano; no hay en ella 
ni un solo vicio del que no se pueda decir por dónde entró» 
(Libro II, pág. 78). Puesto este falso principio, se deduce su 
norma pedagógica también falsa: ¿qué hemos de hacer para 
formar? «Para formar a este hombre raro, ¿qué hemos de hacer? 
Mucho, ,sin duda: impedir que se haga nada» (Libro 1.0 , pág. 11); 
«el solo hábito que se debe dejar contraer al niño es el de no 
contraer ninguno» (Libro 1.0 , pág. 41). 

Esta perversa mentalidad no fue de Rousseau solo: si hubiera 
sido de él solo, no habrían hallado eco sus palabras, como lo ha­
llaron. Siempre sucede igual: muchas veces el éxito acompaña no 
precisamente al «mérito» del escritor o del pensador, sino al 
carácter «explosivo» de sus ideas: a veces un escritor o pensador 
ha sabido como resumir en sí y encarnar un ambiente, de tal 
suerte que influye en los que le leen, precisamente porque antes 
éstos han influido en él. Entonces perdura su influjo en la masa, 
hasta cuando se haya extinguido la voz de aquel hombre cuyo 
mérito intrínseco no siempre es proporcional a la resonancia 
extrínseca que ha hallado. 

Así ha sido en este caso. La mentalidad perversa de rebelión, 
sigue sin cesar infiltrándose. Si esto es malo, todavía es mucho 
peor que ni nos demós cuenta, que no lo advirtamos, porque sin 
advertirlo no podemos poner los remedios que serían adecuados 
a mal tan grande. Ahora en cambio, nos sorprendemos y mara­
villamos ante «cada una» de las manifestaciones del mal, to­
mando «cada una» como si fueran hechos ,aislados e inconexos 
que se producen «porque sí» a modo de generación espontánea. 
Sin ir derechamente a la raíz y sin combatir la causa de todo 

l5) MUNDO EN CRISIS lOI 

el mal, todos los remedios son tan ineficaces como ir cortando 
c~da uno de los retoños de un espino, dejando el tronco bajo 
tierra. 

El primer remedio es instruir, e instruir poniendo como prin­
cipio fundamental exactamente el opuesto al que pone como 
fundamental Rousseau: el hombre nace con pecado original, nace 
con .un desorden constitucional o concupiscencia; por ello es 
preciso educarlo, enseñarlo a formar los buenos hábitos de do­
minio propio; al hacer esto, no hay ninguna intrusión de la 
Autoridad, antes al contrario algo que es expresión ,del mismo 
orden del ser de la naturaleza humana. Junto a este principio 
ha de colocarse otro principio fundamental, estrechamente re­
lacionado con él: la Autoridad viene de Dios. 

No hay que confundir el medio de transmisión de la Auto­
ridad, designando el sujeto que la ejercerá, con la Autoridad 
misma, fuente de obligación: el pacto social o cualquier otro 
medio de «designación» que sea acomodado a las necesidades 
y carácter propio de cada pueblo, podrá ser apto para designar 
quién es el sujeto de la Autoridad, nunca para constituirla «en 
cuanto Autoridad» o fuente radical de derecho y obligación: 
nunca será la Autoridad una mera suma de votos, como si resi­
diera perennemente una partícula de Autoridad en cada hombre, 
como si la fuente de la obligación y del derecho no fuera m¿s 
que la «mera» naturaleza humana en sí considerada fuera de 
Dios. ' 

Pero por desgracia cuando •analizamos los más deplorables 
casos de rebeldía y la crisis de obediencia que aqueja a nuestro 
mundo, no vamos a la raíz: no insistimos en los principios mis­
mos, los olvidarnos, y hasta hay quienes son tan «comprensivos» 
con los que los niegan que bajo pretexto de no ofenderles, no 
los expondrán nunca, los callarán tenazmente; y con ello lo que 
ha_ce~ ~n realidad es conducir a la situación actual en que estos 
prmc1p10s supremos y fundamentales, sobre los que siempre se 
calla, al fin acaban siendo olvidados. Por esto nuestro mundo 
ha perdido el «sentido de la obediencia». 

III 

Los que padecen la crisis que acabamos de denunciar no sólo 
la extienden a la Autoridad humana: también a la A~toridad 
puesta por Dios para regir su Iglesia. Pío XII en 1950, en la 
Encíclica «Humani Generis» recordó uno de los subterfugios a 
que suelen acudir para paliar tan equivocada actitud: «no todo 
lo que enseña el Magisterio eclesiástico es de Fe», dicen. Cierto, 
no todo es enseñanza de Fe, pero es enseñanza y ordenación de 
la Autoridad, y como tal ha de corresponder en nosotros una 



102 MUNDO EN CRISIS [6~ 

actitud de respeto y de colaboración en cuanto sea posible a su 
ejecución. Citemos las mismas palabras de Pío XII: «N~ hay 
que creer que las enseñanzas de las encíclicas no exijan de suyo 
el asentimiento, por razón de que los Romanos Pontífices no 
ejercen en ellas la suprema potestad de su magisterio. Pues son 
enseñanzas del magisterio ordinario, del cual valen también aque­
llas palabras: El que a vosotros oye, a Mí me oye (Luc. 10,16) 
y la mayor parte de las veces, lo que se propone e inculca en 
las encíclicas pertenece al patrimonio de la doctrina católica. 
Y si los_ Sumos Pontífices, en sus constituciones de propósito 
pro~unc1~n un~ ,sentencia en materia disputada, es evidente que, 
segun la mtenc10n y voluntad de los mismos Pontífices esa cues­
tión no se puede tener ya como de libre discusión 'entre los 
teólogos» (AAS 42 (1950) 561-578, pág. 568 y anterior). Así como 
la crisis de obediencia que denuncia aquí el Pontífice, se hallaba 
en puntos doctrinales, así también se halla en la sumisión a nor­
mas del todo prácticas; para citar sólo un ejemplo, cuando 
Juan XXIII publicó la Constitución «Veterum Sapientia» sobre 
el estudio y enseñanza del latín, tuve interés en informarme sobre 
cómo había sido recibida en ciertos ambientes de cierta nación 
europea. Me enteré entonces de que la reacción que de puertas 
adentro tomaron en un centro de gran prestigio intelectual en el 
mundo católico fue: «ignorar esta Constitución, no hacer de ella 
ningún caso». El fenómeno es siempre el mismo: aquellas nor­
~as que sean con~ordantes c~n el modo de ver y proceder pro­
~10 de aquel ambiente, esas s1, ~e acatarán, pero no por el sen­
tido de que obedecer a la Autoridad es «obedecer a Dios», sino 
porque «las vemos acertadas»; si no concuerdan, se alegarán in­
n~merables motivos (siempre será posible alegar alguno) para 
«ignorar» lo que no agrada. Ahora bien esta actitud demuestra 
una vez más que se ha perdido en amplios sectores el « sentido 
de la obediencia», cuya esencia no es someterse a lo que juzga­
mos acertado, sino oblación de la voluntad, a Dios. 

La misma crisis se manifiesta en el modo de enjuiciar la vida 
y vocación religiosa, y en particular su voto de obediencia: el 
ambiente naturalístico de hoy no capta el valor del sacrificio del 
propio querer por Dios. Cuando se celebró en Roma en 1950 e1 
Congreso Internacional de Religiosos, el Sumo Pontífice en su 
alocución del 8 de diciembre, mencionó expresamente este dalto­
nis_mo espiritual que aqueja a muchos: «si el número de los que 
qmeren entrar en el huerto cerrado de la vida religiosa, sobre 
todo entre las jóvenes, disminuye, se debe con frecuencia a que 
juzgan demasiado duro el despojo de la propia voluntad y el 
abandono de la libertad personal, despojo y abandono que el 
voto de obediencia lleva consigo por su misma naturaleza. In­
cluso hay quienes alaban como una elevada forma de perfección 
moral no el dejar la '1ibertad por amor de Cristo, sino el poner 

{7] MUNDO EN CRISIS 103 

límites a la abnegación de esa misma libertad. Por consiguiente, 
para formar el hombre en justicia y santidad, habría que pre­
ferir, según ellos, la norma siguiente: no poner a la libertad más 
frenos que los necesarios, y soltarle las riendas en todo lo posi­
ble.» Frente a esta concepción, afirma: «Si esa norma nueva 
se compara con el voto de obediencia, no tiene su sumo valor 
y no es reflejo ni de aquella sentencia, ni de aquel preclaro ejem­
plo: Se ·anonadó a sí mismo hecho obediente hasta la muerte y 
muerte de cruz (Fil. 2,8). Engaña y se engaña, por consiguiente, 
quien al que pide consejo sobre el ingreso en la vida religiosa, 
presenta como . solamente digna de seguirse esa norma u opi­
nión, y desprecia equivocadamente la inclinación de esa alma 
y la inspiración de la gracia divina. Por lo tanto, si la invitación 
de la voz de Dios llama a alguno con señal cierta a la cumbre de 
la perfección evangélica, para realizar este elevado propósito pro­
póngasele sin vacilación de ningún género la inmolación libre de 
su propia libertad conforme la pide el voto de obediencia, voto, 
repetimos, que la Iglesia durante tantos siglos atentamente va­
loró, examinó, tomó de él experiencia, lo precisó y aprobó. Nadie 
sea impelido contra su voluntad a este deseo de entrega, pero si 
él quiere, nadie intente desaconsejarlo y mucho menos impedir­
lo» (Trad. del texto del Osservatore Romano 9-10 dic. 1950). 

Esta mentalidad reviste a veces una forma más sutil: habla 
del desarrollo de la «personalidad», como si le fuera opuesta la 
obediencia. Cuando se publicaron las Actas del mencionado Con­
greso Internacional de Religiosos se insertó entre las ponencias 
una sobre «personalidad y personalismo» en la cual se hacía 
notar que el voto de obediencia no se opone a la expresión de 
«la» personalidad, sino de «una» forma determinada de perso­
nalidad .. ¿ Qué personalidades más recias hubo que San Agustín, 
San Bernardo, Santa Teresa de Jesús, San Ignacio? Se opone, sí, 
a la expansión de «una» forma de personalidad, la «meramente 
natural» que es precisamente la que todo cristiano ha de trans­
formar (por lo menos de un grado mínimo obligatorio) para ser 
buen cristiano; se opone este voto a la expansión de aquella perso­
nalidad propia del que es «autosuficiente» o «dueño de sí»: pero 
el sentido de esta oblación encauza a la formación y desarrollo 
de «otra» personalidad, que puede ser tan excelsa como en Santa 
Catalina de Sena, o en San Francisco Javier, que, cierto, no te­
nían la personalidad de una castellana medieval ni la de un prín­
cipe renacentista. Pero además de esto ahí radica precisamente 
el mérito del voto de la obediencia, en sacrificar «una» expan­
sión de personalidad, aquella estructura « desenvuelta» del que 
dentro de una mayor gama(¡ tampoco ilimitada!) es señor de su 
querer. Esto es lo que ofrece el religioso a Dios, y ahí radica el 
mérito de su oblación, como dice Santo Tomás, cuando enseña 
.que el voto de obediencia es el principal de los tres que se hacen 



10,4 MUNDO EN CRISIS [8} 

en religión, porque por él ofrece el hombre fo que más aprecia,. 
su propio capricho y querer. Estas son las palabras de Santo 
Tomás : «El voto de obediencia es el principal entre los tres vo­
tos de religión; y esto por tres razones : primera ante todo, por­
que por el voto de obediencia el hombre ofrece a Dios algo ma­
yor, a saber: su misma voluntad; la cual es de más valor que el 
propio cuerpo, que ofrece el hombre a Dios por la continencia, 
y que las cosas exteriores, que ofrece el hombre a Dios por el 
voto de pobreza; por consiguiente aquello que se hace por obe­
diencia es más agradable a Dios, que lo que se hace por propia 
voluntad» (11ª Ilae., q. 186, a. 8, c.). Estas palabras son exacta­
mente el reverso de la mentalidad de Rousseau. 

IV 

Una de las mayores quiebras de nuestro mundo en crisis es,. 
sin duda, que ha perdido «el sentido de la obediencia». 

Habrá influido en ello que a veces no hemos presentado bas­
tante su aspecto positivo, el enriquecimiento de la dimensión di­
vina de la personalidad, el valor de su oblación; hasta la actitud 
«activa» que lleva consigo, enteramente ajena a la simple ejecu­
ción externa. También ha influido, sin duda, el ambiente del «na­
turalismo» que desde siglos va martilleando las posiciones cris­
tianas, sin más resultado que arrancarle en tal o cual sitio al­
gún salidizo, pero sin conseguir nunca conmover sillares. 

Otros rasgos hay además de éste, cuya descripción también 
ha de integrarse dentro de una descripción o fenomenología del 
mundo en crisis. Estos serán próximamente el objeto de nues­
tra atención. 

ESTUDIOS 

¿ Ciencia o Tecnica '? 

Existe desde no hace mucho un marcado antagonismo entre 
la ciencia pura y la ciencia aplicada, entre ,lo especulativo y lo 
práctico, en el terreno del saber, sobre todo en lo que se refiere 
a las ciencas de la naturaleza. Vivimos en la era electrónica la de 
inventos múltiples de notoria utilidad; pero como decía ~l pre­
sidente del Instituto Tecnológico de California, semejantes apli­
caciones prácticas son el edificio visible, el que desde hace unos 
veinte años llama poderosamente la atención pública por su 
magnificencia y altura antes insospechadas : con el grave incon­
veniente de hacernos olvidar el cimiento sólido, aunque invi­
sible, que lo sostiene y sin el cual no podría subsistir. 

Se ha llamado investigación básica a la que busca la verdad, 
la razón de ser de las cosas, sin preocuparse directamente de sus 
consecuencias utilitarias, y la historia de estos últimos tiempos 
ha demostrado elocuentemente que esa búsqueda de la verdad 
pura siempre ha resultado rentable, y que los inventos de ma­
yor aplicación práctica se deben a investigadores que cuando se 
pusieron a trabajar no se preguntaron pri:rnero para qué iba a 
servir su trabajo. Así lo entendieron numerosas empresas de los 
EE. UU. que al reducir forzosamente sus gastos con motivo de 
la famosa crisis financiera hacia el año 1930 respetaron un ca­
pítulo único: el de la investigación en sus laboratorios; las esta­
dísticas dan las siguientes cifras relativas a todo el país : 60 mi­
llones en 1920, 166 en 1930, 355 en 1940, y después de la segunda 
guerra mundial comenzó una subida vertiginosa, que aún dura 
el día de hoy, en que los gastos de investigación se cifran en mu­
chos miles de millones. 

La American Telephone and Telegraph Company contrató, los 
servicios- de Walter Brattain, le dio carta blanca, y toda suerte 
de facilidades de las denominadas logísticas; la jornada del cé­
lebre físico en sus laboratorios era aparentemente de escasa ac­
tividad: un vistazo a la prensa, un rato de lectura _de algún tra­
tado sobre la física del estado sólido, otro de charla con uno de 
sus compañeros acerca de las propiedades superficiales de los 
semiconductores y un par de horas de inspección vigilando los 
resultados de los experimentos; él mismo confesaba ser un poco 
perezoso y que le gustaba tener tiempo libre para pensar. Uno 




