
E. COLOMER, S. l. 

Iglesia nos hará también prudente~ ,Y nos librará tanto de ~a 
condenación como de una aprobac10n apresuradas. Lo que 1m-. 
porta, creo, es que los intelectu~les católicos hagamos real e~ la 
medida de nuestras fuerzas el ideal que T. de Ch. nos ha d1se-. 
ñado. Es el ideal, tan viejo como el Cristianismo, d~ fundamen­
tarlo todo en Cristo y de recapitulado todo en Cnsto. Puesto 
que -como nos dir~ S. Pabl?- ya todo es nuestro; más noso­
tros de Cristo; y Cnsto de D10s. 

E. COLOMER, S. l. 

frente .a los excesos de una «modai> teilhardiana, como también la exigencia 
de corregir y completar el pensamiento de Teilhard de acuerdo con todas las 
perspectivas del dogma católico. El reconocimiento de estos def~tos _no no~ 
hará olvidar, con todo, los valores positivos de la concepción ~1lhard~ana ru 
menoscabar el testimonio de un cristiano sincero que se esforzo por msertar 
a Cristo en la actual visión científica del universo. 

Sobre la Filosofía esencialísta <
1
> 

Frecuentemente durante los últimos decenios, diversos auto­
res, conocidos y apreciados dentro del marco de la Filosofía cris­
tiana, impresionados tal vez por la popularidad y éxito que en 
el mundo intelectual adquiría la Filosofía de la Existencia, se han 
esforzado en vincular su propio sistema escolástico con el «exis­
tencialismo». 

Abundan los casos a que aludimos, por ejemplo, la obra, ya 
antigua de J. ITURRIOZ, S. l., El hombre y su Metafísica, ensayo 
escolástico de Antropología Metafísica (Madrid, 1943) sin señalar­
se de propósito este cometido, no obstante de hecho va esforzán­
dose por hallar raíces «existenciales» en San Agustín, en Santo 
Tomás; inserta Heidegger y Bergson en la Fenomenología del 
contingente. También E. GILSON en su obra L'Etre et l'Essence 
(París, 1948) pleitea en favor de la radicación del tomismo en el 
ámbito de la producción existencial. Otro autor, CoRNELIO FABRO, 
también tomista, pero enteramente opuesto a lo que podríamos 
llamar «tomismo clásico», en su obra Participation et Causalité 
selon S .. Thomas d'Aquin (Louvain, 1961) va tan lejos hacia el 
existencialismo y contra todo intento de «formalización» que 
exorciza y anatematiza la palabra misma de «Existencia»: el 
error de todos los tomistas, desde la muerte de Santo Tomás 
en 1274 hasta que en 1961 vio la luz su propia obra, consistiría 
precisamente en oponer «Esencia» a «Existencia», cuando en rea­
lidad habría que contraponer «Existente» («l'Etant») a «Esse». 
Con esto cree injertar verdaderamente el tomismo en lo existen­
cial por el «Esse» como «acto intensivo», raíz de toda la perfec­
ción existencial. Pero no todos los tomistas han opinado como 
él, antes al contrario ha tenido muy serias objeciones. No han 
faltado tomistas insignes, como G. Frayle, O. P., quien ha creído 
ver en Fabro una contaminación de Heidegger (con su oposición 

(1) OROMI, Fray Miguel: Introducción a la Filosofía esencia.lista. Prólogo de 
José M.• Rubert Gandau. Colección Sophia, n. 0 11. Madrid. Editorial Cis­
neros, 1961; 202 pág., 16 x 23 cms. 

ES PI R I TU 1 2 ( 1 9 6 3) 126- 130. 



128 JUAN ROIG GIRONELLA, S. l. 

«Seindes-Sein») y por ello le reprocha: «Es decir, qu~ 1?ª~~o, 
queriendo sinceramente oponerse a los negadores de la distmc~on 
real lo que hace es adoptar una posición en que esa doctrina 
queda aún más comprometida, pues identifica la función deter­
minante de la forma, que se ejerce exclusivamente en el orden 
esencial (potencial o actual) con la de la _exist~nci~, que pertenece 
necesariamente al orden actual» (Estud10s Filosoficos 10 [1961] 
484), «pero eso sí que es formalismo y del peor estilo» (pág. 482), 
«son equilibrios novedosos de nomenclatura, que desde luego ~s., 
tán más cerca de Suárez y de Heidegger, que de Santo Tomas» 
(pág. 485). Podría sin dificultad alargarse la lista de autores que 
han intentado «existencializarse» pero han provocado debates Y 
una seria oposición con sus intentos más o menos logrados. 

Frente a ellos, destaca por su neta posición la del libro que 
examinamos. Desde el mismo título, y no sólo por fórmula llama­
tiva sino a través de todas sus páginas, el P. Oromí declara: 1a 
filo;ofía de Juan D. Escoto es una Filosofía «esencialista». 

En los Prolegómenos presenta una visión de la Fil?sofía grie­
ga, que quizá podría resum!rse a~í : . ha habido dos esti~os de filo­
sofar el esencialista y el existenciahsta, ambos han temdo graves 
fallo;: el existencialista porque ha tenido que esencializar su 
Existencia, a pesar de que pretendía. elim~n~r toda Esenc~a; fa 
esencialista porque ha tenido que existenciahzar su Esencia, no 
obstante su pretensión de eliminar toda Existencia. ¿ Cómo lograr 
una síntesis armónica? 

Con el título «Manquedad de la Filosofía existencial» (pág. 27-
60) lo que en realidad hace el P. Oromí es una_ crítica dirigida 
contra el aristotelismo y también contra el tomismo, en cuan~o 
anclado en el aristotelismo. Esta Filosofía separando en el Exis­
tente dos componentes, Esencia y Existencia, como Potencia Y 
Acto, y dando a esta interpret,ació_n un alcance transcendental, 
es decir, valedero para todo el amblto del Ser (por tant~ con sus 
consecuencias de llegar por un cabo a una pura Potencia ,con la 
Esencia de la Materia, y por el otro al Acto Puro, que as1 como 
tal tendría la raíz de la ilimitación y consiguiente~e.nte de_ la 
Infinitud) lo que en realidad hace es qu~d~rse e.n «i:isic'.1», dice, 
no «Metafísica», pero así no llega a fas ultimas 1mphcacioi:ies _de. 
la Esencia ni esencializa la Existencia para que podamos Justifi­
carla raci~nalmente. Frente a esta posición el P. Oromí se suscri­
be a otra dirección de pensamiento, no aristotélica, sino platóni­
ca ésta seria radicalmente esencialista. 

«La Metafísica esencialista» (pág. 61-82) se plantea en la es­
tela de Platón de los neoplatónicos, de S. Buenaventura Y de 
Escoto. Este otro estilo de filosofar precisamente empieza pres­
cindiendo de 1a Existencia. Parte del Existente, sí, pero como_ de 
mero dato en que captará su orden «abstracto» (de «fo:mahda­
des» o «Esencias», previo al «universal») y con ello teonzará to-

l 

{33] SOBRE LA FILOSOF(A. ESENCIA.LISTA 129 

das las implicaciones de la Esencia, pero para desembocar d~ 
nuevo en el Existente del que partió, eso sí, habiéndolo no obs­
tante explicado con una Metafísica que no se contenta con llegar 
a Dios «Acto Puro», sino a su Esencia como «Ser-Infinito». El 
P. Oromí se revuelve contra «la candidez de algunos escotistas», 
los cuales « arrastrados por la moda existencialista, han preten­
dido probar fa existencialidad del escotismo, apoyándose en no 
sé qué conocimiento intelectual del singular existente, que han 
imaginado en Escoto, y ni siquiera han tenido rubor de procla­
mar el escotismo como la filosofía actual. ¡ Cuánto puede el 
prurito de modernidad en los mismos filósofos! [ ... ] La filosofía 
de Escoto no sólo no tiene nada que ver con el existencialismo 
moderno, como metafísica existencial -no como simple fenome~ 
nología-, sino que constituye su negación absoluta y radical. 
Y en cuanto al llamado existencialismo aristotélico-tomista, sólo 
pretende superarlo con el fin de ensanchar sus dimensiones y 
darle mayor radicalidad por el camino de las esencias. ¿Lo con­
seguirá? Esto ya no nos interesa; pero a nadie le está vedado 
hacer la prueba» (pág. 71). Y valor tiene el P. Oromí para lanzar­
se decididamente a «hacer la prueba» siendo consecuente con sus 
propios principios desde el comienzo hasta el fin de la obra. 

« Univocidad de las esencias abstractas» (págs. 83-104) contie­
ne el meollo del escotismo como método. Tres zonas : la de los 
Existentes dados experimentalmente, la de las Esencias abstrac­
tas («formalidades») que intuimos al ofrecérsenos los Existentes, 
y la de los universales (o «entes de razón», en la terminología 
escotista) que formamos advirtiendo en aquellas esencias «abs­
tractas» la capacidad de universalización. Esto supuesto, ponien­
do el. objeto de la Metafísi~a en la 2.ª zona, es obvio qµe estas 
esencias abstractas sean, asi como abstractas, unívocas (aunque 
su realización concreta o su concreción en los Existentes, ya dará 
lugar a lo análogo o analogizado ). Es típico el título del último 
epígrafe: «No puede darse analogía existencial sin univocidad 
esencial» (pág. 103). 

« Las esencias y el ser» (pág. 105) es el título del Capítulo que 
propiamente contiene la fundamentación de la Ontología, contra­
poniendo la Metafísica existencialista: para la primera «el con­
cepto de ser expresa de una manera directa la misma existencia, 
y sólo indirectamente lo que es o existe, por su relación con la 
existencia [ ... ] Por eso, el concepto universal de ser expresa al 
mismo tiempo esencia-existencia, sin cuya relación no hay ser» 
(págs. 108-109); «En cambio para una metafísica esencialista, en 
la que se prescinde de la existencia y de toda relación a ella, y 
sólo se ocupa de las esencias en sí mismas, el ser no puede ser 
otra cosa que una esencialidad o entidad o cualidad de toda esen­
cia. Si una esencia es esencia es por esa entidad, esencialidad o 
cualidad. Por consiguiente, el ser es, ante todo, no un concepto 



. JUAN ROIG GIRONELLA, S, l. 

universal, sino una entidad o cualidad abstracta, indiferente a la 
universalidad y a la concreticidad. Es aquella cualidad real que 
hace que una esencia sea esencia» (Pág. 109; el subrayado de la 
frase, es mío). Pero adviértase : esta cualidad abstracta e indife­
rente, tanto para la universalidad, como para la concreticidad, 
es así, como abstracta e indiferente, ofrecida por el orden de lo 
existente, es decir, antes de que la mente universalice ... Por con­
siguiente cuando enuncio «Pedro es hombre» no sólo enuncio im­
plícitamente identidad entre la entidad que corresponde a «Pe­
dro» y a «hombre», sino que gracias a esta identidad también 
enuncio una «identidad explícita entre la humanidad de Pedro 
y la humanidad expresada por el concepto hombre. Queremos 
decir que la humanidad de Pedro, en sí misma, se identifica for­
falmente con la humanidad tomada en sí misma» (pág. 113). 

Ahí está todo el meollo de la teoría de la «distinción formal 
real» o «por la naturaleza de la cosa» de Escoto. Con ello va que 
esas «esencias abstractas» son «en sí mismas ilimitadas» (pági­
na 114) (no ha dicho «infinitas») y sustituyen la composición 
«potencia-acto», que no es «esencial» sino algo existencial o «fí­
sico»; en cambio «la entidad es, pues, la realidad comunísima de 
toda esencia real. Como realidad comunísima en sí misma, es 
indiferente o neutra para toda esencia, ya sea finita, ya infinita; 
pero en sí misma no incluye ni la finidad ni la infinidad, es sim­
plemente ilimitada, no en el sentido de infinito, sino en .el s~n­
tido de indeterminada o neutra» (pág. 116); por ello «lo mfimto 
realiza plenamente la entitas, no sólo como identidad formal, 
sino también como identidad real, mientras que lo finito sólo la 
realiza como identidad formal, no como identidad real, y que 
por eso precisamente es esencialmente compuesto o es finito» 
(pág. 118); por tanto «la unidad no es ser, la verdad no es ser, 
la bondad no es ser, sino que el ser, la entitas es una, verdadera. 
y buena, y porque lo es la entitas, toda realidad que contiene la 
entitas es una, verdadera y buena. Esto quiere decir que el ser no 
puede predicarse de la unidad, verdad y bondad de una manera 
directa pero se predica de una manera indirecta o virtual en 
cuanto' todo lo que es uno, verdadero y bueno es ser» (pág. 122), 

El ser es, pues, unívoco; pero no es género porque por la 
misma razón ya dicha, está contenido en su diferencia: «la enti.:. 
tas en sí, en virtud de su comunidad total, es absolutamente an­
terior a toda realidad que la contiene y a todo género [ ... ] pero 
desde el momento que la entitas forma parte de una realidad, ya 
hemos dejado atrás la entitas communissima y nos encontramos 
con una realidad finita; pero la entitas en sí no es ni finita ni 
infinita» (pág. 125); « Un concepto neutro o indiferente para toda 
realidad para la cual no es indiferente el concepto genérico, nó 
puede ser un género par1;1 esa r~alidad, es decir, e~ género no es 
indiferente para una realidad, smo que le es esencial; y, en camJ. 

[35) SOBRE LA FILOSOFÍA ES.ENCIALISTA 

bio, el co?cepto de ser ~n ~í, la entitas en sí, es indiferente para 
toda reahda1; .por consigmente no puede ser género» (pág. liS) 
Y «por consiguiente el concepto de infinidad no solamente no 
repugna a la. e:i~itas, sino que la realiza de una manera perfecta', 
Por eso, la divISion del ser en finito e infinito es Ia división radi­
~al del ~er, la que distingue el ser de una manera radicalmente 
irreductible, pero conservando siempre el mismo sentido de ser 
como unívoco» (pág. 129). 

«Las distinciones metafísicas en una filosofía escotista» (pági­
nas 131-156) es el Capítulo que aplica las nociones anteriormente 
e~puestas p~ra e~plicar más, que la distinción formal es compa­
tible con la identidad real; como lo es la univocidad con la ana­
logía real; de donde se pasa a la noción de «ser-infinito» en que 
la nota esencialísima es la infinitud. 

. «De !a esen~ia finita. a la infinita» (págs. 157-176) deduce la 
existencia de_ D!os, :prec1samenfe en cuanto Ser Infinito; el epí­
grafe «Esenc1~ mfimt~ ~ esencias finitas» (p~s. 177-186) explici­
tan su contemdo teologico. No nos es preciso detenernos en su 
comentario, porque supuesto lo que se ha desarrollado en los 
capítulos anteriores no se trata más que de sacar las últimas con­
secuencias de ese esencialismo filosófico. 

_ Todavía otro Capí_tulo,. «conclusión final» (págs. 187-197), se 
anade para dar una smtes1s de las posiciones de Escoto en vein­
ticinco enuncia~~s, precisos y claros_(págs. 194-197). En ellos hay 
a.lgunas pr~pos1c10nes que a cualqmer filósofo que no sea esco­
tista sonaran duramente, como ésta: « Los posibles en el sentido 
d~ c_reable~, ~o dependen directamente de la esencia y del enten­
d1m1ento divmo, smo de la voluntad divina, que los elige para ser 
creados. Esta elección de la voluntad divina ad extra es la razón 
de la contingencia esencial de todo lo que existe fuera de Dios» 
(pá~. 196, proposición 19). Este enuncio sugiere cierta lejana se­
me3anza (que no hay que exagerar) entre el voluntarismo de Es­
coto por un lado y por otro el de Descartes y Ockham. 

* * * 

Para formular algunas apreciaciones sobre la obra que nos 
o.frece . el P. ~iguel Or~~í, empezaremos notando ante todo que 
tiene el considerable_ ~ento de haber repensado por su cuenta, de 
un modo total y cemdo, el meollo del escotismo; lo cual no es 
fácil, ni ~upone pequeño mérito. Es verdad que quizá no todos 
los escotistas estarían de acuerdo con él en todas sus apreciacio­
nes; pero en conjunto ha asimilado el alma del escotismo de un 
modo indiscutible y ha sabido presentarla de un modo coherente 
y sintético. No es excusa decirnos que ya E. GILSON en su obi'á 



132 JUAN ROIG GIRONELLA, S. 1, 

Jean Duns Scot: lntroduction a ses positions fondamentales (Pa­
rís, 1952) nos lo ha dado todo hecho. Es verdad que la obra histó­
rica de Gilson es realmente muy apreciable; pero este tomo 42.º 
'de la colección « E tudes de Philosophie · Médiévale » dista mucho 
de la brevedad, del nervio, del poder de síntesis con que el P. Oro­
mí ha concebido y expresado su propia obra, repensando en un 
tomo de relativamente pocas páginas (sólo 197) todo el meollo 
del sistema metafísico escotista. Por tanto, no disminuye en nada 
el mérito del autor, el hecho de que nos diga al final que ya es­
taba todo expuesto en la obra de Gilson. 

El segundo mérito es el de haber dado a la literatura filosófica 
española una obra más asequible que las que teníamos hasta 
ahora, para conocer a Escoto. En portugués te11;íamos la~ dos 
obritas de !LIDIO DE SousA RIBEIRO, Escala franciscana (Lisboa, 
1944) y O Doutor Subtil Joii.o Duns Escoto (Lisboa, 1944). En latín 
teníamos obras como la clásica de VAN DE WOESTYNE, en francés 
la de E. LoNGPRÉ, La Philosophie du B. Duns Scot (París, 1924) y 
así en otras lenguas formando la considerable bibliografía esco­
tista. Pero entre nosotros no teníamos una producción moderna 
semejante a la que nos ha dado ahora el P. Oromí. Naturalmente 
no desconocemos sus trabajos anteriores (por ejemplo la Intro­
ducción general a las Obras del Doctor Sutil Juan Duns Escoto, 
publicada en 1960 como Prólogo al tomo 193 de la BAC); pero 
no puede compararse esta Introducción con el volumen que ahora 
hemos brevemente comentado. 

* * * 

Séanos permitido también hacer algunos reparos a esta obr~, 
cuyo mérito reconocemos. El primero es que en todo el volumen 
no hay rastro de bibliografía, ni citas de textos escotísticos, que 
permitan comprobar sus afirmaciones. Es obvio que el autor 
responda: no lo he pretendido, mi intento ha sido otro. Realmen­
te no se le puede criticar por no habernos dado algo que no pre~ 
tendió; pero es innegable que su obra habría ganado mucho s1 
hubiera añadido citas y bibliografía. 

Otro de los reparos es que el autor, aunque declara que su 
intención es positiva, no obra polémica, sino constructiva, no obs­
tante hubiera sido interesante que no sólo fuera una constante 
contraposición de doctrinas escotistas a las del tomismo, si!lo 
que hubiera intentado también hacerse cargo de las grandes difi­
cultades que hacen rebotar contra el escotismo a cualquier lector 
que no esté iniciado en esta mentalidad. El sistema escotista da 
impresión de cavilosidad, de malabarismo de conceptos, como 
proyectando en la realidad una inclusión-no inclusión del con­
tenido de nociones, de las que no ha demostrado que sean ofre­
cidas así mismo por el objeto. Ahora bien sería interesante 

[37] SOBRE LA FILOSOFÍA ESENCIALISTA 133 
que el autor se hiciese cargo de esta objeción que brota espontá­
neamente al espíritu del que entra en contacto con el sistema 
escotista, en vez de ceñirse a una mera exposición. 

Sólo una vez he encontrado de paso una mención de Suárez 
(en la página 67: «en una metafísic;:a esencialista, la existencia 
no puede cualificar a la esencia, ni concreta ni abstractamente, 
sino que es la esencia concreta la que cualifica la existencia cuan­
do ésta no se toma como simple hecho existencial, como acontece 
con el existencialismo moderno o con el mismo platonismo anti­
guo o heraclitano e incluso con el suarismo»). Nos gustaría saber 
qué piensan de nosotros los escotistas, cuando nos resulta difícil 
de admitir lo que llamamos «ultrarrealismo escotista». 

Los tomistas interpretando muy a la letra a Santo Tomás en 
el De ente et essentia (cap. 3.º) distinguen tres órdenes: 1.0 la na­
turaleza en cuanto está «in singularibus» (es decir, el orden de los 
existentes singulares); 2.º la naturaleza en cuanto está «in anima» 
(orden lógico); 3.º la naturaleza en cuanto es «de se» o «absolute 
considera ta» ( orden metafísico que es el de la distinción real Esen­
cia-Existencia). Si llamásemos «orden existencial» al primero, «or­
den lógico» al segundo y «orden metafísico» al tercero, nos parece~ 
ría verdad que este tercer orden no es puramente lógico, sino que 
importa radicación en la realidad; pero lo que no vemos es que 
haya de estar así, como tal, en la realidad, cuando basta que esté 
fundamentalmente, es decir, ofreciendo ésta la capacidad de ser 
expresada de tal manera por la mente abstractiva y universaliza­
dora. Por tanto los suaristas fácilmente consideramos al tomismo 
como un «realismo exagerado». No sólo L. Fuetscher ha llamado 
«una especie de neoplatonismo» al tomismo, sino también -y 
fue para mí una gran sorpresa cuando leí los nominalistas del XIV 
y xv- ya entonces acuñaron esta expresión. 

Pues bien, mucho más todavía sucede lo mismo con el esco­
tismo. Distingue tres órdenes: l.º el existencial, 2.º el orden uni­
versal o lógico, 3.º el orden abstracto o metafísico. Claro que es 
muy grande la diferencia entre tomismo y escotismo, por cuanto 
el primero admite verdadera composición real positiva (por tanto 
distinción real, actual, positiva) entre acto y potencia, como dos 
coprincipios metafísicos, mientras que el segundo capta estas 
«realidades» (quizá en conexión con el «iluminismo» y «ejempla­
rismo» agustiniano) a manera de Modos esenciales, que no im­
portan esta distinción y composición, sino que estas «formalida­
des» no sean una la otra «en cuanto tales», pero «realiter unitive» 
(o sea en cuanto constituyen idénticamente la misma cosa exis­
tente) se identifican. Ahora bien, el grado de realismo que así se 
atribuye al objeto de la Metafísica quizá no es tan grande, desde 
un punto de vista, pero desde otro quizá todavía es mayor, por 
cuanto toma la típica «inclusión-no inclusión» conceptual de no­
ciones como si fuera ofrecida así como tal por la realidad. 

" 



1 34 JUAN ROIG GJRONELLA, S, 1, 

fara nosotros, suaristas, esto es una ilusión. No se demuestra 
que sea «as~» ofrecido por la realidad el orden metafísico; ni se 
demuestra tampoco que esta suposición tenga que ser admitida 
como único modo para explicar el carácter absoluto del pensa­
miento, del saber humano, de la filosofía. Nos parece que mucho 
más fácilmente se resuelve por vía suarista, que descubre que la 
realidad existente es portadora de la exigencia o capacidad o fun­
damento para que la mente humana la exprese con nociones cuya 
universalidad y necesidad serán «formalmente» del entendimien­
to, «fundamentalmente» de la cosa. Casi podría decirse, de modo 
semejante (no igual, como es obvio) a lo que pasa cuando descu­
brimos en un terreno triangular, circular, cuadrado, etc., la exi­
gencia de cumplir los asertos de la geometría, que así como tales 
no están escondidos en un rincón del campo sino sólo funda­
mentalmente. 

Si ante mis ojos está una hoja de árbol, con su color, y desig­
nándola como objeto de mi intuición sensible digo «verde», no 
sólo he «abstraído» una cualidad en el conjunto existencial que 
me era presentado, sino que también mi mente «ha universali­
zado». El espíritu humano porque es simple ( como substancia 
espiritual) es capaz de la «reditio» con que no sólo conoce, sino 
conoce que conoce, y por lo tanto es capaz de considerar lo ofre­
cido «en cuanto a tal»; también es capaz de considerar «verde 
en cuanto verde» es decir, «prescindiendo»; prescindir de lo indi­
vidual o singular, ya es para Suárez «universalizar»; con sucesi­
vas precisiones vendrá la universalización que no sólo prescinde 
de los datos individuales, sino también aislando de su sujeto, una 
forma o cualidad. 

Así como nos parece arbitrario que Husserl halle «existiendo» 
en la cosa las Esencias universales de su fenomenología, tam­
bién nos lo parece que Escoto halle no existiendo en ella, pero 
sí «concretada» en ella la «formalidad como formal.idad», conci­
biendo que «como tal» es algo que antecede la labor universali­
zadora de la mente. Claro está que la diferencia entre Husserl y 
Escoto es total, porque el primero pone las Esencias limitadas 
por el horizonte humano y mundano, y proyectadas por el «yo 
transcendental», mientras que al contrario en Escoto están abier­
tas al orden ilimitado, plenamente transcendente, cuya culmina­
ción sólo puede estar en Dios, mientras que Husserl no llega a 
la 1\1etafísica. No obstante, a pesar de la total divergencia entre 
las posiciones de la fenomenología y las del escotismo, hay en 
ambas algo parecido : que tan fácilmente den por supuesto que 
nos es ofrecida la esencia como tal, lo cual es a nuestros ojos una 
cierta clase de ultrarrealismo. 

* * • 

1 

1 

(39] SOBRE LA FILOSOFÍA ESENCIALISTA 135 

Dejemos ya nuestro diálogo filosófico, suscitado con las refle­
xiones que nos ha sugerido la meritoria obra expositiva del P. pro­
mí. De todos modos queda que la obra Introducción a la Filosofía 
esencialista es un libro con el cual habrán de contar cuantos 
quieran hallar en la literatura filosófica española una exposición 
sistemática bien lograda, de la Metafísica escotista. Habernos 
dado esta exposición es su mérito. Es, además, su utilidad, no 
sólo para la historia de las i?eas filosóficas, sino. t~bién ,P_ara el 
estudio de las mismas cuest10nes, pues el estud10 s1stemat1co en 
Filosofía parte siempre de lo que ya se ha dicho, según la his.to­
ria, sobre las cuestiones que abordamos para hallar una meJor 
solución. 

J. ROIG GIRONELLA, S. l. 

Facultad Filosófica de S. Francisco de Borja 
San Cugat del Vallés ( Barcelona) 




