
EST U DIOS 

Problemática teológica en el hombre libre 

I 

l. Creado el hombre a «imagen y semejanza de Dios», re­
cibió desde el primer instante como cualidad esencial suya el 
don de la libertad. Aquel primer estado del hombre es llamado 
por los teólogos estado de justicia original porque en él todas 
las partes del ser humano estaban convenientemente subordi­
nadas entre sí e integradas en la persona humana, y el mismo 
hombre de tal modo estaba sometido a Dios que le resultaba 
fácil usar de esta libertad y conservar la amistad con el Ser 
supremo, y así con la observancia de la ley moral alcanzar de­
finitivamente su último fin. 

2. Esta facilidad en la observancia de la ley moral provenía 
inmediatamente, no del don mismo de la libertad, naturalmente 
considerada, sino del perfecto equilibrio en su poder de auto­
determinarse respecto en su último fin. Su libertad era en aquel 
estado primitivo perfecta y absoluta. A su ejercicio precedía 
siempre un juicio perfectamente indiferente y una entera inmu­
nidad de todo vínculo que pudiera inclinar antecedentemente la 
voluntad a cualquiera de los dos extremos elegibles y entorpe­
cer así su perfectísimo uso. 

3. Ahora bien: ser libre es no sólo poder hacer lo que se 
quiere o decidir de cualquier cosa. Esto sería un concepto de­
masiado físico de la libertad. Es decir en función de lo que so­
mos, a fin de realizar la plenitud de nuestro ser (1). Y por lo 
tanto la libertad en su sentido más perfecto ha de definirse 
siempre en función de nuestro último fin y más inmediatamente 
de la posibilidad absoluta de la observancia de la ley moral. 
Esta libertad perfectísima consiste en la posibilidad omnímoda 
de conformar nuestra libertad humana con la voluntad de Dios, 
opción única que exige una respuesta definida. No podemos por 
consiguiente definir la libertad como simple posibilidad de con-

l. Cfr. FRANQOIS ROUSTANG, La Dialectique des Exercices, Christus n. 12 
octubre 1956, p. 562, n. l. 

ESPIRITU 12 (1'63)4-lS 



[sl PROBLEMÁTICA TEOLÓGICA EN EL HOMBRE LIBRE ' 
trarios, sino como una apertura al Bien infinito que desvincula 
del bien meramente finito (2). 

4. Esta fuerza de libertad humana, que se daba en toda su 
perfección, en la aurora de la creación, en parte se puede ex­
plicar por la perfección física de organismo del hombre paradi­
síaco, a quien la vida afectiva, aun conservando intacto toda su 
fuerza, no llega nunca, consciente o inconscientemente, a retar­
dar o a falsear la opción libre de la voluntad. Todo se desarro­
llaba en plena luz, y toda decisión vinculaba e integraba a todo 
el hombre, espíritu y materia (3). Nuestras decisjones por el 
contrario aparecen y son siempre debilitadas por veleidades 
contrarias, y la mayor parte de las veces no estamos seguros por 
qué· motivos somos propiamente llevados o traídos. A estas fuer­
zas provenientes de la naturaleza humana en su estado más puro 
se añadía, y de ahí procedía la fuerza principal, el llamado por 
los teólogos «don de integridad». Este den constaba en pade 
de la gracia sobrenatural, que, como hace notar San Juan de la 
Cruz (4), plenamente sana y santifica aun los movimientos es­
pontáneos del hombre, y comunicaba además a la voluntad un 
«vigor» de carácter preternatural y por tanto gratuito. Este don 
ponía pues a la persona humana en posesión de una libertad 
cualificada por la que podía siempre y en cualquier caso dispo­
ner entera y totalmente de sí, sin que nada en ella resistiera a 
esta autodeterminación. En estas condiciones, la decisión libre, 
de tal modo integraba en sí todo lo que había en el hombre, y, 
por consiguiente, también sus actos involuntarios, que, todo el 
conjunto de elementos del ser humano, materiales, síquicos y 
puramente espirituales, fueran pura patencia y expresión de lo 
que el mismo hombre como persona en el pleno ejercicio de s1,1 
libertad quería ser. El hombre dotado del don de integridad no 
era sin embargo por ello menos sensible, ni más espiritual, en 
un sentido más neoplatónico que cristiano, por carecer de una 
fuente de Yitalidad. Sino que era perfectamente libre porque 
podía disponer realmente de sí mismo en una decisión personal 
de manera tan soberana, que en el ámbito de su ser no había 
nada que se opusiera de manera pasiva o inerte a esta decisión. 
En aquel «estar libre», no se trataba tanto de una libertad 
de algo, cuanto de una libertad para algo; no significaba estar 
ininune de ataduras y oposiciones, sino estar capacitado para 
superarlas e integrarlas en un todo armónico. 

2. Cfi'. JOSE GOMEZ CAFFARENA, La noción metafísica de libertad en la 
tradición cristiana, Pensamiento (1961) p. 528. 

3. Cfr. KARL RANHER, Schriften zur Theologie, I, Einsiedeln, 1954, p. 377-414; 
SUAREZ, De opere sex dierum, 1.3, c. 12. 

4. Cántico Espiritual, Canción 19, n. 3-4, 



6 FONDiVILA. S. l. l6] 

5. La razón de ser de esta libertad perfectísima en el hom­
bre tal como salió de las manos de Dios estaba en hacerle apto 
para llevar un vida moral conforme a su altísima dignidad de 
hijo de Dios. Pero además de la gracia santificante, por el pe­
cado original perdió la humanidad este don de integridad y la 
con-espondiente fuerza con que calificaba la libertad humana. 

II 

1. No se perdió sin embargo totalmente la libertad. Por de 
pronto el hombre goza de libertad sicológica incluso para las 
cosas que se refieren al orden moral. Es decir, el hombre no 
está sujeto a determinismos fatalistas que le quitarían su res­
ponsabilidad. El hombre tiene siempre una capacidad mayor o 
menor de elegir entre dos extremos opuestos. En el hombre 
caído esta capacidad está enormemente disminuída. Después de 
la pérdida de la integridad original las pasiones se han hecho 
en cierto modo independientes de la voluntad. El hombre en el 
estado de naturaleza caída, aun después de la redención, no es 
dueño de toda su vida síquica. Una vasta actividad perceptiva 
y efectiva escapa por una parte al control de la voluntad libre 
y por tanto de la persona, y por otra parte demuestra tener re­
laciones íntimas y recíprocas con la vida orgánica (5). Supuesta 
la continuidad entre los varios extractos de la vida sensitiva 
influye también en el comuortamicnto de la vida espiritual: 
esto es, empuja o retarda al hombre en sus tomas de posición 
libres y personales, de forma que estas tomas de posición no 
resulten jamas totales e irrevocables. Esta limitación de la si­
cología humana, aunque es natural en un ser espiritual y cor­
poral, significa siempre una imperfección, y en la humanidad 
actual es una consecuencia del pecado : esto no es otra cosa 
qt,te la «concupiscencia»» en sentido teológico, esto es, la falta de 
integridad original del paraíso perdido, de aquel dominio com­
pletó de la persona de que h,~mos hablado antes, que tuvo lugar 
en el estado de justicia original y en la humanidad del Verbo 
Encarnado. Esta concupiscencia procede no sólo del apetito 
se~sitivo, sino también de los afectos indeliberados propios de 
la parte racional del hombre, como son los movimientos indeli­
berados de la soberbia, envidia, etc. De suyo el espíritu de tal 
modo está conformado que tiende a amarse a sí mismo, y sin 
mucha reflexión y gracia de Dios no aprehende claramente el 

5. Cfr. sobre esta parcial fundamentación de l.a. .concupiscencia. en la parte 
Olgánlca del hombre y los .elementos del mecanismo humano en sus dis­
t!nto.iJ aspectos: RENE BIOT, Concupiscence: aspect médical, Dictionnaiie 
de Splritualité, II, Parfs, 1953, 1335-13-43. 



PROBLEMÁTICA TWLÓGICA &N EL HOMBRE LIBRE 7 

-orden del amor que debe se¡uir, ai no quiere apartarse del úl­
timo fin (6). 

2. De ordinario 1a concupiscencia es considerada bajo el as­
pecto de una forma positiva que tiende hacia el placer o aparta 
el dolor, y a la que la voluntad debe tal vez resistir. Pero puede 
también consistir en una inercia, acedia, pereza, con que la vida 
sensitiva, puede t!jercer sobre la voluntad un influjo superior al 
influjo activo de las pasiones que tienden hacia el placer. Esta 
es precisamente la concupiscencia más propia de la «enferme­
dad» corporal u orgánica (7). 

3-. El don de la integridad era pues una cualidad de la per­
.$ona entera, pero debía consistir en un conjunto de ayudas 
parciales conferidas a las diversas facultades, al mismo tiempo 
que con una particular asistencia de la divina Providencia. Po­
demos pues hablar de un aspecto espiritual y de un aspecto cor­
poral del don de integridad: este último debía consistir en un 
don especial o también conjuntamente en una como redundan­
cia de la misma gracia sobrenatural que confería a las facul­
tades sensibles una facilidad y prontitud en ser sometidas al 
influjo del espíritu. 

4. Ahora bien : fuera de la pérdida de este don o conjunto 
de dones enteramente gratuitos, no podemos en modo alguno 

tL Cuando se habl& de la concupiscencia se piensa por lo general en los 
movimientos del instinto sexual. De suyo comprende además todos los 
otros movimientos espontáneos de la naturaleza, no sólo las tendencias 
RXUales o sensuales. Va por tanto desde el egoísmo a la inercia, pasando 
por la envidia, soberbia, etc. Los siete vicios capitales no son mlis que 
varias formas de -aquella fuerza ps1quica que llamamos concupiscencia. La 
psicología moderna nos da a conocer la estructura tan complicada de 
nuestras opciones, en la cual junto con la decisión de la persona, van 
unidos numerosos componentes que podrtamos llamar inconscientes de los 
que somos responsables en un sentido sólo muy limitado. Cfr. M. FLICK-Z. 
ALSZEGHY, II Creatore, Firenze, 1959, p. 387; c. BAUDOUIN-L. BEI­
NAERT, Culpabilité, Dict. de Splritualité, II, 2632-2654; H. HAEFNER,, 
Sehuld und Gewissen, Stuttgart, 1956: W. DAIM, Tiefenpsychologie urid 
Erllisung, München, 1954. 

7. Del mismo modo que la salud no consiste sólo en la ausencia de afecciones 
morbosas de los distintos órganos, sino también en una cierta cualidad 
-de la vida, exaltación f1sicn, psiqu1ca y espiritual, dinamismo de la per-
-'<)na entera, as! la enfermedad no es sólo una alteración del organismo, 
iaino de toda la persona, un estado de inercia en que el lanzarse del alma 
hacia Dios resulta muy dificil. Cfr. z. ALSZEGHY, L'etetto corporale 
,t1ell'e1trema unsione, Oregori&nu.m 38 (1957) p. 402; P. TOURNIER, Mé­
d.icine de la persone, NeuchA.tel~rts, 1947, p. 179; S. FOUCH~, La psyeh• 
Jogie des malades, Ma1son-Dieu 15 (1948) p. 22-33; P. AR.ASA, Ensayo da 
una teoría unificada de la medicina, Patología de la totalidad, Barcelona, 
1955; E. BOGANELLI, Corpo e spirito, Roma, 1951, p. 336-339. Trata profun­
damente esta materia STO. TOMAS • Mmt. d. 23, q.l., a. 2, 101. l. 



8 FONDEVILA, S. J. [Sr 

hablar de una disminución del poder o fuerza natural de la li­
bertad en el hombre caído, a causa precisamente del pecado ori­
ginal. Otra cosa sería si entraran en cuestión los pecados per­
sonales de un individuo o de las generaciones que nos han pre­
cedido. Estos pecados, a causa de los llamados hábitos más o 
menos malos que pueden engendrar y de las situaciones ambien­
tales que van creando, pueden disminuir mucho y de hecho 
disminuyen el poder de la libertad como capacidad de autode­
terminación en el orden moral con relación al último fin (8). 

III 

l. Por lo tanto, de lo dicho se deduce que los límites de la 
libertad en el hombre caído y redimido, supuesta la pérdida del 
don de integridad proceden inmediatamente, o vienen fijados 
por la acción de la concupiscencia. Esta entorpece la acción de 
la voluntad libre que tiende de suyo a decidir sobre el hombre 
como realidad total. La decisión libre es esencialmente un dis­
poner el hombre de sí mismo en orden al último fin. Y la concu­
piscencia, en un sentido teológico y como límite de la libertad, 
significa que el hombre nunca posee de una manera total la 
interioridad de toda su vida en el acto último de su ser más 
íntimo que es acto libre. Y este acto libre es el que precisamente 
en el orden moral le califica y determina respecto al último fin. 
Pero téngase con todo en cuenta que no es un acto sólo el que 
decide nuestra suerte final. Esta va realizándose a través de una 
serie de actos, o mejor dicho de la permanencia y perseverancia 
en la decisión oportuna y libremente tomada. Ahora bien: de lo 
dicho se deduce que el hombre, aun después de su libre deci­
:sión y conjuntamente con ella, hay mucho que permanece siem­
.pre, en cierto modo, impersonal, impenetrable, y opaco a su 
decisión existencial, como meramente sufrido, no hecho por la 
persona. Dualismo entre persona y naturaleza que brota de la 
misma finitud del hombre y del dualismo materia-espíritu. El 
hombre en el orden actual no supera mediante su decisión libre 
este dualismo entre lo que él es -previamente a su decisión 
existencial- como naturaleza y lo que quiere ser como persona 

8. Lo que dice el P. MICHEL-MARIE DE. LA CROIX en su artículo: Liberté 
et structure de l'acte humain, en la obra en común: Limites de l'humain, 
colección Études Carmélitaines, París, 1953, p. 99: «Le péché ne corrompt 
pas le libre arbitre, il óte seulement la force de s'orienter efflcacement 
vers Dieu.», se debe referir solamente a los pecados personales, de nin­
gima manera a los efectos del pecado original, como él ya insinúa al fin 
de la página 98. Como afirma STO. TOMAS, el hombre por un pecado no 
personal no puede ser privado de nada que sea debido a su naturaleza. 
En pena del pecado original sólo se privó a la humanidad de los bienes 
enteramente gratuitos concedidos a ella por el Creador. (cfr. De malo, 
g, 5, a. 2; In 2, disp. 31, g. 1, a-. 1). 



l9J PROBLEMÁTICA TEOLÓGICA EN EL HOMBRE LIBRE 9 

precisamente por esta decisión. El hombre no se alcanza nunca 
totalmente a sí mismo. Esta es pues la última razón de que sin 
una ayuda especial de Dios no puede a lo largo perseverar en la 
dicisión por él libremente tomada. 

2. Ahí está también la razón última de que en el hombre caído 
se dé una nueva y específica posibilidad de pecado : el llamado 
pecado de debilidad, por otra parte perfectamente mortal y que 
aparta al hombre de suyo definitivamente del último fin. Tal 
pecado se da cuando el hombre acaba por ceder, en contra de 
su actitud libremente adoptada y originariamente mejor, a la 
tendencia persistente de la naturaleza (9). 

3. Por todo lo dicho se comprende cómo el don de integri­
dad, a pesar de su carácter indebido, perfecciona la naturaleza 
en una dirección hacia la que el hombre, en cuanto ser perso­
nal, ya estaba orientado. La integridad, anulando la concupis­
cencia, posibilita la realización de la tendencia -que se da en 
toda decisión libre- según la cual la persona aspira a disponer 
totalmente de sí misma según Dios y para Dios, su último fin. 
Sin el don de integridad, esta tendencia, que en sí es propia de 
toda decisión libre, intentará realizarse, según las circunstan­
cias, en mayor o menor medida; pero nunca completamente si 
no viene en su auxilio la misma fuerza de Dios. Según esto, el 
fin de toda madurez moral es conseguir que el hombre se vuelva 
cada vez más completamente en su decisión moral buena, que 
ame cada vez más a Dios -hablando bíblicamente- con todo 
su corazón y con todas sus fuerzas. 

IV 
l. Esta es pues la situación existencial del hombre caído y 

redimido. Tiene libertad. Capacidad de determinarse. Pero esta 
capacidad está muy disminuida respecto del estado en que fue 
creado. Lo que perdió no le ha sido devuelto ni en su nacimien­
to ni siquiera al ser justificado por la recepción del Bautismo. 
Estos límites de su libertad se traducen prácticamente en la 
imposibilidad que experimentan los mismos hombres ya jus­
tificados, y por tanto en gracia de Dios, para evitar a la larga 
el pecado venial, aun contando con las ayudas ordinarias de 
Dios, que vienen en forma de lo que los teólogos llaman gra­
cias actuales. Sin un privilegio especial de Dios, que sólo consta 
de la Santísima Virgen, es imposible evitar el pecado venial (10). 
Pero todavía hay más. El hombre caído no puede sin el auxilio 

9. KARL RAHNER, op. cit., p. 404. 
10. Cfr. C. Carthaginense en. 6-8 (D 106-107); Tridentinum s. 6, e. 11, en. 23 

(D 804, 833). 



10 FOND!.VILA, S. l. [ 10J 

de la gracia observar a la larga toda la ley natural y vencer ho­
nestamente las tentaciones graves. Nos encontramos con una 
voluntad tan débil, que, de una manera libre, necesariamente 
ha de pecar mortalmente, si no es sostenida continuamente por 
una fuerza extrínseca procedente de Dios y llamado comunmen­
te gracia actual. Esta imposibilidad no es física. En este caso 
-no habría pecado. Tampoco se trata de una imposibilidad mo­
ral ante cada una de los actos. Entonces desaparecería toda 
responsabilidad. Pero es una verdadera imposibilidad moral es­
tricta y para todos los hombres y cada uno de ellos, sin excep­
ción, respecto un lapso más o menos largo de tiempo. Esta im­
potencia del hombre caído para observar la ley natural no es 
tal respecto al acto o precepto alguno determinado en sí mismo 
considerado. De forma que todos los actos buenos, que el hom­
bre debe llevar a cabo para conformarse con la voluntad de 
Dios e ir orientando su vida hacia el último fin, son, si se con­
sideran en particular, cada uno de ellos posibles física y mo­
ralmente. Esta impotencia por consiguiente ha de connotar toda 
la colección de actos honestos que hay que poner dentro de un 
espacio de tiempo, y por tanto podernos afirmar que esta im­
posibilidad de observar la ley de Dios es vaga e indeterminada 
con relación a su término. 

2. Esto se explica fácilmente si se toma en consideración 
la manera de ser del hombre abandonado a sus propias fuerzas, 
y por tanto sin la gracias de Dios. Todo conocimiento empieza 
por el sentido y está ligado a la materia. Puede el hombre co­
nocer más fácilmente lo sensible que lo espiritual, y por con­
siguiente de una manera connatural su voluntad se inclina y se 
aficiona más fácilmente a lo sensible que a lo espiritual. El co­
nocimiento y amor de las cosas puramente espirituales tiene 
para el hombre una mayor dificultad que el de las cosas sensi­
bles. De ahí la lucha entre la carne y el espíritu de que nos ha­
bla San Pablo cuando el bien sensible es ilícito para el hombre 
en un caso particular. Si además estos bienes sensibles se le 
proponen al hombre con vivacidad mayor y con mayor claridad, 
es necesario todavía un mayor esfuerzo para que la voluntad 
quiera apartarse de estos bienes y ponerse a considerar y va­
lorar debidamente los otros bienes más espirituales. Este esfuer­
zo llega a veces a ser muy difícil. Crece la dificultad si se añade 
la solicitación de parte del mundo y del demonio. De forma que a 
veces resulta moralmente imposible permanecer a la larga en la 
consideración de los bienes espirituales. La duración en la lucha 
fatiga síquicamente, el entendimiento se oscurece, la voluntad se 
debilita. A esto se junta que, por la incapacidad imperativa del 
Yo en el siquismo caído y redimido, el hombre no es ya dueño 
para poder expeler de sí todo este conjunto de afectos y demás 



[ll] PROBLEMÁTICA TEO'LÓGICA EN EL HOMBRE LIBRE 1 1 

vivencias que le atraen con fuerza a lo prohibido, y van así debi­
litando la capacidad electiva de su voluntad. Y la postura de la 
voluntad, contraria a lo que podríamos llamar tentación, se va 
haciendo tan débil que al fin libremente ya no resiste a un aco­
samiento tan vehemente y continuado. Y necesariamente a la 
larga cede aunque de un modo libre y responsable. 

3. Ahí está la razón de que el hombre no pueda perseverar 
en la gracia hasta el fin de su vida sin un auxilio especial de 
Dios, y que, por lo tanto, la perseverancia final y la salvación 
en la presente economía del hombre caído y redimido sea en­
teramente gratuita (11). 

V 

l. El hombre caído y redimido goza de libertad síquica que 
le hace suficientemente responsable de sus actos ante Dios. Pero 
no ha recuperado por la Redención aquella fuerza que había re­
cibido en la creacción. No obstante tiene unas ayudas muy es­
peciales provenientes de la gracia de Dios en sus variadísimos 
aspectos y realidades. La razón de ser, pues, de la ascética cris­
tiana, contenida en el Mensaje de Cristo a través de los Evan­
gelios y de San Pablo, no es otra que apartar de nosotros todo 
aquello que podría ser impedimento a estos dones gratuitos. 
Esta gracia de Dios nos va conduciendo a la llamada libertad 
cristiana, como nos dice San Pablo (Gál. 5, 13) al presentarnos 
al cristianismo precisamente como una «vocación a la más com­
pleta libertad» (12). Poco a poco estos dones de Dios, a los que 
hemos de cooperar, van reestructurando, aun en lo natural, 
nuestras facultades. Con esta reestructuración va adquiriendo el 
hombre un nuevo vigor parecido al del paraíso. A esto se añaden 
las potentes fuerzas sobrenaturales que de una manera habi­
tual o transitoria nos va comunicando la gracia. Así lentamente 
va también adquiriendo el cristiano una mayor facilidad en guar­
_dar la ley. De forma que San Pablo considera al cristiano per­
fecto como un hombre que, siendo conducido en todo por el 
Espíritu, observa toda la ley como por cierta connaturalidad y 
propio instinto, y vive en consecuencia completamente ajeno 
a toda satisfacción de la concupiscencia de la carne como dice a 
los Gálatas (5, 19). Tal es la facilidad que va adquiriendo, que 
casi ya no siente la fuerza o violencia de la ley prohibitiva, que 
de suyo, en los demás mortales que no gozan de tales auxi­
lios de Dios, constriñe, coarta, oprime, coacciona duramente al 

H. C. Tridentinum. s. 6, en. 13,22 (D 806, 832). 
12. Cfr. S. LYONNET, Liberté chrétienne et loi de !'Esprit selon s. Paul, 

Christus, n. 4 octubre 1954; KARL RAHNER, Schrif&en ZIU' Tbeelogie, II, 
p. 102. 



12 FONDEVILA, S. l. 

hombre desde el exterior. Tan fácil le puede llegar a resultar el 
cumplimiento de la ley, a causa de las fuerzas que ha ido reci­
biendo de lo alto, que se puede decir que el cristiano vive sin ley, 
es decir, sin la coacción de la ley, sin sentir la coacción de la 
ley. Tan grande es la capacidad y fuerzas de su voluntad libre 
después de esta reestructuración. Movido el cristianismo inter­
namente por el Espíritu Santo tiende con toda facilidad hacia 
el bien. Como dice San Pablo : « Donde está el Espíritu del 
Señor hay libertad» (2 Cor. 3, 17), cualificada, se entiende. El 
Espíritu con sus dones, a manera de un nuevo principio vital 
intrínseco, vivifica y conforma toda nuestra actividad, a la que 
ese principio comunica un nuevo dinamismo que brota de la 
misma entraña de nuestro nuevo ser de hijos de Dios (13). 

2. Con toda razón pues podemos llamar a esta libertad cris­
tiana «libertad de la libertad». Porque con estas ayudas y las 
consiguientes reestructuraciones, la libertad o la capacidad de 
autodeterminarse ante Dios, último fin, se ve libre de los impe­
dimentos o ataduras que procedían de la concupiscencia, y ad- · 
quiere de nuevo el perfecto equilibrio que su noción adecuada 
parece postular (14). 

3. La gracia, pues, tiende a restablecer aquel equilibrio per­
dido, supliendo en algún modo la fuerza que comunicaba a la 
voluntad el don del paraíso. Por tanto la gracia de Cristo, aun­
que no restituya inmediatamente el llamado don de integridad, 

13. Cfr. J. M. FONDEVILA, L'.l gracia capital de Adán y la carta de los Ro­
manos, Est. Ecles. 37 (1962) 147-158. 

14. El P. J. BONSIRVEN, en L'Évangile de Pltul, París, 1948, p. 155-156, 208-
210, estudia esta noción de libertad concedida por Cristo a sus hermanos 
de humanidad, según el mensaje del Apóstol. Esta «libertad de la liber­
tad» procede según San Pablo de la fuerza del espíritu, sentida inmanen­
temente por todo cristiano, y que empuja interiormente a una adhesión 
absoluta a la ley divina. (Gál. 5, 1, 4; Rom. 7, 6; I Cor. 9, 21.) Precisa­
mente la palabra <!libertad» en San Pablo significa sólo esta «libertad 
cristiana»; no se emplea este término en el Nuevo Testamento para sig­
nificar lo que hemos llamado en el orden filosófico «libertad psicológica.», 
o pura capacidad de elegir. Aunque este concepto esté clarisimamente en 
toda la Escritura y en el Nuevo Testamento en particular, bajo otras for­
mas y expresiones. Cfr. E. FUCHS, Freiheit im Neuen Testament, Die 
Religion in Geschichte und Gegenwart, II, 1.101-1.104, 3a. Aufl.; J. BON­
SIRVEN, Vocabulaire biblique, París, 1958, 90; H. SCHLIER, Eleutheros, 
en Theologisches Worterbuch, II, 484-500; C. SPICQ, La liberté selon le 
Nouveau Testament, Sacris Erudiri SE 12 (1960) 229-240. Esta <<libertad de 
la libertad» es la única que considera San Agustín, cuando en el Enchiri­
dion c. 30 (PL 40, 246) dice: «Libero arbitrio male utens hamo, et se per­
didit et ipsum». Toma aquí la libertad en el puro sentido bíblico. El 
P. V. de BROGLIE, en De fine ultimo humana.e vitae, Paris, 1948, p. 83-90, 
pone unas observaciones muy atinadas acere.a de la diferencia entre la 
noción de libertad cristtana o agustiniana y la libertad psicológica o pura­
mente filosófica. 



PROBREM.'\ TICA. ·rEOLÓGICA EN EL HOMBRE LIBRE 13 

tiene no obstante la finalidad dinámica de restituir un comienzo 
del mismo; más aún : puede llegar en algunos casos a suplirlo 
enteramente, y aun a comunicar al alma un vigor superior al 
que tuviera en el mismo paraíso. 

4. Así se comprende la tradición de los Padres de la Igle­
sia al concebir la vida ascética y mística como un retorno al 
estado en que fue creado el primer hombre, completamente, 
paradisíaco en este punto. Esto no es, con todo, teológicamente 
exacto en todos sus aspectos. La entrada del dolor en el mundo 
y la lucha en que se convierte la historia de la salud, y que 
Dios permite también en el fondo de cada alma, en esta econo­
mía actual de la naturaleza caída y redimida, exigen un vigor de 
espíritu mucho más poderoso que el mismo don de integridad 
para asegurar el juicio perfectamente indiferente que postula el 
ejercicio de una absoluta libertad. Además el fin, que con la 
vida ascética se pretende alcanzar, no coincide completamante 
con el puro estado paradisíaco, pues, dentro del cristianismo se 
exigen una serie de virtudes evangélicas, con frecuencia en grado 
heroico, ante ciertas situaciones provocadas por el mismo Dios, 
que suponen un conjunto de fuerzas físico-morales mucho más 
poderosas que las que hubieran bastado para la armonía, el 
equilibrio y la plena libertad de espíritu en la vida del pa­
raíso (15). 

S. La naturaleza redimida por Cristo puede llegar a alcan­
zar en su voluntad aquella libertad cualificada del hombre del 
paraíso y aun mucho más, que permita siempre y en todo mo­
mento, a pesar de las dificultades inherentes a la presente eco­
nomía de salvación, disponer en sí entera, íntegra y totalmente, 
sin que nada resista lo más mínimo a esta autodeterminación, 
y sin que esto suponga por otra parte disminución alguna de vi­
talidad, ni aún destrucción, embotamiento o frialdad, aun del 
m1smo apetito sensitivo, como tampoco lo suponía el don de 
justicia original en el paraíso. Al contrario, en este término de 
la vocación cristiana, no puede concebirse vida más pletórica 
en este mundo que la que así siente vigorizadas sus facultades 
de vivir espiritualmente por medio de un verdadero injerto del 
mismo poder divino. 

VI 

l. La libertad cristiana supone, por lo tanto, la libertad si­
cológica, por la cual el hombre, como dijimos más arriba, no 

15. Cfr. J. M. FONDEVILA, La doctrina de la gracia y los Ejercicios de San 
Ignacio, Manresa, 34 (1962) p. 163-178. 



FONDEVILA, S. J. 

está sujeto a determinismos fatalistas que le quitarían su res­
ponsabilidad. Pero va más allá. Consta además de, un nuevo 
vigor recibido gratuitamente de Dios con el que puede llegar 
a dominar e imperar las llamadas concupiscencias y que San Ig­
nacio en sus Ejercicios llama «aficiones desordenadas» (16). Es­
tas son precisamente las que limitan desde un punto de partida 
las posibilidades o capacidad de nuestra libertad. La libertad 
cristiana, pues, transpasando con una ayuda superior los lími­
tes a que está sujeta, por razón de su naturaleza y en el supuesto 
de la caída original, llega a obtener que el hombre, libre ya del 
pecado por la gracia, y adquirida de nuevo la capacidad impe­
rativa de su siquismo en menor o mayor grado, sea capaz de 
obedecer amorosamente a Dios, autodeterminarse perlectamente 
conforme a las exigencias totales de su último fin, y con esta 
obediencia, fundada en este poder omnímodo de autodetermi­
nación, alcanzar totalmente la misma dignidad de hijo de Dios 
y vivir conforme a ella. 

2. Con la ayuda pues de la gracia el hombre va venciendo 
sus pasiones y domando la concupiscencia, de forma que ya no 
sea arrastrado al pecado, como hemos dicho antes del hombre 
pecador, que no contara con la ayuda de los auxilios de Dios. 
Más aún: como hemos ya observado más arriba, el cristiano 
puede llegar a una tranquilidad interior, a un desasimiento tal, 
que en almas privilegiadas restaure en alguna manera el mismo 
don paradisíaco de integridad ( 17). La espiritualidad monástica 
de la antigüedad consideraba esta restauración como el objetivo 
supremo de toda la ascética cristiana (18). Y además, cuanto 
más se avanza en un tal estado de libertad cristiana, tanto re­
sultan más fáciles las relaciones con el mundo externo. La be­
lleza o la repugnancia de las criaturas, físicas y morales, no 
turban ya la paz del alma, sino que por el contrario la ayudan 
a una mayor unión con Dios. Así se realiza una posesión supe­
rior del mundo, que es precisamente propia, por esta razón, 
de los cristianos, los cuales, según frase de San Pablo, son «como 
quienes nada tienen, aunque todo lo poseen» (2 Cor. 6, 10) (19). 

16. Así puede comprenderse fácilmente en qué sentido sobrenatural pueden 
hablar algunos autores acerca de los Ejercicios Espirituales de San Igna­
cio como de «una pedagogía religiosa de la libertad». Cfr. RENÉ D'OUINCE, 
La. fonnation de la liberté, Christus n. 14 abril, 1957. 

17. Cfr. C. TRUHLAR, De experientia my!ltica, Roma, 1951, p. 66. 
18. Cfr. G. BARDY, Apatheia, Dict. de Spiritualité, I, 727-240; P. POURRAT, 

La spiritualité chrétienne, I, París, 1918, 446-468; 288-290. 
19. J. LEBRETON, Le centuple promis, Recherches de Science Religieuse, 20 

(1930) p. 4244. 



[ 1 S] PROBLEMÁTICA TEOLÓGICA EN EL HOMBRE LIBRE 

Los Santos reconocen en esta unión con la naturaleza una ma­
nifestación de la vuelta al estado de integridad. San Buenaven­
tura lo hace observar en San Francisco de Asís: Amaba a todas 
las cosas en Dios y a Dios en todas las cosas (20). 

6. De veras pues la vocación cristiana es una vocación a la 
libertad. Esto es lo principal en la religión de Cristo. Este ca­
rácter tan posititvo y atrayente de la vida que Cristo nos trae, 
es para el cristiano una meta altísima a la que debe estar cons­
tantemente aspirando y a la que, con la ayuda del Espíritu, es 
posible llegar. Este era el carácter que tenía también desde un 
principio, como dijimos, la vida de Adán, completamente espi­
ritualizada antes del pecado, como tantas veces nos dice San 
Pablo, de la que según los teólogos era una manifestación esplen­
dorosa el don de integridad, concedido a los hombres para que 
más fácilmente pudieran llevar una vida digna de hijos de Dios, 
y como una prospección y anticipo de esa vida de hijos en la 
visión facial del cielo que ha llegar a divinizamos completa­
mente. Ahora bien: Lo que para Adán y sus hijos, de no haber 
existido el pecado, hubiera sido un don concedido a todos en 
el comienzo de cada existencia personal, en orden al pleno des­
arrollo de la persona, en lo que ésta tiene de más esencial e 
íntimo, ahora es el objetivo al que también es posible llegar, des­
pués de arduas luchas, sostenidos siempre y aún llevados por 
la gracia de Dios. Esta capacidad divina, que ahora es término y 
meta en la vida de los humanos, puede llegar a ser para algu­
nos todavía mayor y mejor de lo que antes del pecado hubiera 
sido feliz comienzo para todos los hombres. 

JOSÉ M. FONDEVILA, S. I. 
Profesor en la Facultad Teológica 

de San Francisco de Borja 

W. Opuse. 24, Legenda minor, lect. 6, Op. Quaracchi, 8, 570-571. Dice S. BUE­
NAVENTURA de S. FRANCISCO DE ASIS: « ... ac si idem vír sanctus et 
simplex ad statum iam foret innocentiae reformatus». s. JUAN DE LA 
CRUZ desarrolla esta misma idea en la Subida al Monte C"rmelo, 3, 2, 25. 
Cfr. M. FLICK-Z. ALSZEGHY, 11 Creatore, Firenze, 1959, p. 300-317. 


