ESTUDIOS

El sentido profundo de la Filosofia
de Blondel ¥

1. Elpunto de partida.

Es bien conocido lo que sucedié a un joven intelectual aleman
que tuvo la ocurrencia de hacer una tesis doctoral sobre el nove-
lista Pio Baroja: «Las ideas de Pio Baroja». La noticia lleg6 al
Interesado. Al enterarse exclamé: ¢Como? ¢Una tesis sobre mis
ideas? jPero si yo no tengo ideas!

Este es el peligro que corre gquien a través de la produccién de
an escritor quiere penetrar en sus ideas: puede hallar lo que no
hay, y quizd no hallar 1o que hay.

Afortunadamente, para Blondel es algo diverso el caso y no co-
rremos tanto riesgo, ni 1o correriamos aunque €1 viviese y pudiese
desmentirnos. Por la razon de que €1 mismo ha dicho cual ha sido el
intento fundamental de su produccion, el sentido profundo de
Ssu obra. Es verdad que la imprecision de terminologia y su expo-
sicién que no es de corte dialéctico, junto con un estilo que en su
velez era algo difuso, son a veces una grave dificultad para perfi-
lar bien su pensamiento. Pero no lo son para hallar el sentido
fundamental de una obra que se ha desarrollado como los circulos
que traza una piedra lanzada sobre la tersa superficie de un lago,
en progresién continua partiendo de un 'punto central y funda-
mental.,

La piedra que el nifio lanza sobre el agua, produce un desequili-
brio inicial en su superficie; pero esta oscilacién se propaga: el
circulo se va agrandando mientras es empujado por otros circulos
concéntricos, resultado de oscilaciones ulteriores en el punto en
que la piedra quebré la superficie, y asi los anillos concéntricos, en
incesante expansién, nos dejan ver, por el limite al cual tienden,
cual fue el centro interior de que procedian. Del mismo modo, la
accion humana se desarrolla y mirando sus logros, mirando su in-
cesante afan de superacién hacia un término, nos deja conocer
también cudl es la naturaleza del centro de que parte la accién.
Por esto fue L’Action el titulo de la obra de Blondel de 1893 y por
esto se le ha llamado <el filésofo de la Acciéns.

Este fue el punto de partida de Blondel- Se hallaba en un am-

(*) Conferencia pronunciada en el Isstitoro Firosérico px BarmesiaNa, el
dfa 13 de diciembre de 1961 en la conmemoracién del Centenario de Mauricio

Blondel.

ESPIRITU 11 (1962) 55-68.



56 JUAN ROIG GIRONELLA, S. I. (8}

biente en que predominaban fil6sofos ahitos de construcciones te6~
ricas fantasticas, que dejaban sin resolver el problema méas huma-
no: el sentido de la vida humana, el destino del hombre como in-
dividuo: Hegel (contra cuyo abstractismo habia reaccionado Kier—
kegaard), el positivismo y el cientismo, el pesimismo y tantos otros.
{Como hacerlo para ser recibido en audiencia por estos filésofos?
¢ C6mo hacerlo para gque no acogieran con una sonrisa de desprecio
la nueva filosofia? Mostrarles por la misma accioén, es decir, por el
mismo desarrollo del pensamiento, de la voluntad, y de la vida (que
engloba a ambos) que apuntan a un término ulterior, el cual les
sefiala la solucién del problema. Pero este término no puede hallarse
encerrado dentro de ningun circulo finito y estatico: la accion si-
gue abriéndose paso en una expansién progresiva cuyo limite es
Dios: el hombre es un ser esencialmente menesteroso de Dios; quien
es infiel a la ley intima de su ser, también lo sera a Dios a quien.
su mismo desarrollo, bien conducido, le hubiera llevado; y quien
traiciona a Dios, traiciona también las leyes mas fundamentales de:
la expansion perfecta y armoénica de su propio ser.

Cuando se publica un libro suele acompafiarle un prospecto edi-
torial que a veces redacta el editor, otras veces redacta el autor
mismo. Para nuestro caso tenemos un prospecto que acompafié6 La
Accion de 1893, del que sabemos que fue redactado por el mismo
Blondel, aunque en ¢l habla de si como de tercera persona. Es
muy significativo este prospecto, porque en él describe €1 mismo
(y por cierto, no en fecha tardia, cuando hubieran podido infiuir
elementos de polémica, sino en los mismos umbrales de su carrera-
filosofica) cual fue su intencién profunda al escribir La Accion.

Dice asi: «Bstudiando La Accién Mauricio Blondel aborda de
golpe el problema que domina toda la existencia humana: ¢si o no,
tiene la vida un sentido y el hombre un destino? En efecto, nadie
evita resolver en la practica esta pregunta; en nuestros mismos
actos, pues, estd involucrada la solucién por descubrir. Por ello el
autor busca sucesivamente c6mo definir la accién en los limites que
las diversas doctrinas filos6ficas pretenden imponerle: pero con ca-
da uno de estos ensayos muestra que estos limites son inevitable~
mente rebasados por aquellos mismos que intentan, o fingen, dete-
nerse, El impulso inicial de la voluntad es tal, dice, que el hombre
no puede encerrar su destino ni en los goces de los sentidos, ni en
las conquistas de las ciencias positivas, ni en el desarrollo de la vida
individual, ni en la expansién de la familia o de la sociedad, ni en
las concepciones de la metafisica o de 1a moral independiente, ni
en las supersticiones que inventa para completar y consagrar sit
vida. Por el progreso metédico de sus andlisis, Mauricio Blondel es,
pues, conducido a determinar las condiciones necesarias al perfec-
cionamiento de la accion humana; y precisamente para lograrlo,
pone en evidencia en nombre mismo de nuestra razén y de nuestras
mas intimas aspiraciones, la necesidad de la practica religiosa.»

Se advierte en seguida que anfe tal prospecto ningun lector
puede quedar indiferente: sera partidario o adversario, pero no
indiferente. Y si necesariamente favorable o adverso, ¢por qué?
Ahi est4 el sino de Blondel a través de la estela de luchas que ha de~
Jado su paso por el mar del pensamiento. Se habia colocado, dijo



[9] EL SENTIDO PROFUNDO DE LA FILOSOFiA DE BLONDEL St

€] mismo en 1928, en la <tierra de nadie» que media entre las dos
trincheras de los combatientes; y recibia cascotes de ambos lados.
Dos zonas adversas: los fil6sofos separados de la Fe se le oponian
porque sobrenaturalizaba la filosofia; los filésofos catoélicos, porque
naturalizaba la teologia.

1.° Los filésofos idealistas, los positivistas, los que encerrados en
el finitismo de la vida creian hallarse a satisfaccién en su inma-
nencia, tropezaban de repente con un joven licenciado que sefia-
lando imperiosamente con el dedo su misma inmanencia y su hi-
pertrofiada razon, les mostraba que dentro de la ciencia habia mu-
chos presupuestos de fe; dentro de los logros parciales y superficia-
les de los sentidos, habia un imperioso reclamo de algo superior;
dentro de su inmanencia bullia el gesto de la accién humana con su
pensamiento, con su querer, con sus logros, que daba sentido a es-
tos resultados: el gesto mas intimo y profundo de la acciétn huma-
na era precisamente lo opuesto a lo que ellos pretendian hacer,
pues el gesto de la accion era gesto de rebelién ante cualquier en-
cerramiento dentro de lo meramente humano, dentro de la finitud
presente, y los lanzaba al Infinito, a Dios, y mas afin, a la practica
literal de la religion.

Es famosa a este respecto (y varias veces ha aludido a e¢lla en
sus escritos el mismo Blondel) la recensién anénima que publicéd
el idealista L.e6n Brunschvicg en noviembre de 1893 en la Revue de
Métaphysique et de Morale: «El racionalismo moderno ha sido con-
ducido por el analisis del pensamiento a hacer de la nocién de in-
manencia la base y hasta la condicién de toda doctrina filoséfica.
Dedicarse por el contrario a la accién para hacer ver en todo acto
una inevitable trascendencia; partiendo de una nonada, de la mis-
ma negacién del problema moral, llegar a todo, a la practica literal
del catolicismo [...] he aqui el fin que se ha propuesto M- Blondel
[...] Conviene afiadir también (aun haciendo honor a la sinceridad,
a la amplitud de concepciones, a la sutileza dialéctica de M. Blon-
del) que encontrara entre los defensores de 1os derechos de 1a Razon,
adversarios corteses, pero decididos.» Con ello quedaba descrita con
tajante precisién no sélo la intencién de Blondel, sino la posicién
de uno de sus mas obvios adversarios, el idealista Le6n Brunschvicg,
que lo mismo que cualquier pacifico y aburguesado laicista, se alar-
maba ante aquel intruso que tomando sus puntos de partida y sin
miramientos ni timideces, de un manotazo echaba a rodar su fi-
nitismo y los llevaba nada menos que a la «practica literal del ca-
tolicismo». Es verdad, no obstante, que en aquellos dificiles afos
que sobrevinieron durante la segunda guerra mundial, Brunschvicg
(que ya habia empezado a comprender a Blondel desde 1896) hall6
una acogida tan fraternal dentro de los muros de su residencia,
que en sus charlas bajo el calido sol de Provenza, Brunschvicg cam-
bi6é muchisimo, amando a Blondel y sumandose a €l en no pocas de
sus posiciones.

Verdad es que hoy dia el idealismo absoluto ha sido barrido del
prestigio de la filosofia europea; pero las otras formas de finitismo
que le han sucedido, miran todavia hoy a Blondel con parecido
recelo.

2.° Hemos dicho que la actitud de Blondel habia de provocar



58 JUAN ROIG GIRONELLA, S. I. (10]

esta reaccién a un lado. Pero, ¢y en el otro? No menos decididos
fueron los adversarios que hall6 Blondel entre los cat6licos. Y, ¢por
qué? A primera vista no se ve por qué habian de oponérsele aque~
llos a quienes brindaba llevar los demas a sus posiciones. Y sin
embargo el mismo Blondel, hablando con el periodista Federico
Lefévre afios después de publicada la primera Accién (en 1928),
decia que éstos se le opusieron bajo la acusaciéon de «naturalizarlo
todo, aun la gracia y el orden sobrenaturals.

No es dificil comprender el porqué de esta acusacion. La na-
turaleza humana por su propio finalismo o dinamismo tiende, no
s0lo a conocer a Dios Uno, sino a la felicidad que hallard en su
posesién; pero sobreviene la Revelacién y nos ensefia que méas alla
de todo esto, liberalmente ha sido concedido al hombre algo in-
mensamente superior: que el hombre llegue hasta 1la vision intuitiva
de la misma Vida de Dios, en la procesiéon eterna de las Personas
Divinas, 1o cual sera la felicidad «saturante» del hombre, que al-
canzari mediante la gracia, injerto no debido a la naturaleza sino
gratuitamente concedido a ella. Ahora bien, si Blondel queria llevar
a los filésofos a que como filésofos se ocupasen no ya de Dios Uno,
sino de Dios Trino, se planteaba el dilema: o bien se daba a sus
vislumbres valor conclusivo (y entonces ya la Revelacion dejaba de
ser algo sobre la naturaleza, sobrenatural) o bien un valor no con-
clusivo, y entonces no tenia alcance su insercion en el plano filo-
s6fico; si Blondel mostraba que el hombre aspira profundamente,
no ya a hallar solamente la felicidad y que ésta sélo se puede
hallar con la posesiéon de Dios (lo cual admitia plenamente la Fi-
losofia Cristiana), sino gue la profunda aspiracién humana estaba
precisamente en la visién beatifica, saturante, entonces de nuevo
se planteaba el dilema: si era tan intimo este deseo, que sin é1 que-
daba manca, mutilada, la naturaleza humana, entonces este térmi-
no le era debido, y por tanto se probaba su posibilidad, puesta la cual
se hacia exigitiva su consecucién (supuesto el deseo humano a la
felicidad) y entonces el argumento de Blondel era probativo, pero
por lo mismo aquel orden que seria exigido por la naturaleza ya
no seria sobrenatural, sino natural; y si por el contrario se trataba
de una aspiracién veleidosa, no exigitiva, no probadora de su po-
sibilidad ni de su realidad (sino s6lo de su gran conveniencia) en
este caso no negaria lo sobrenatural, pero no se veria por qué in-
tentaba introducir tan insistentemente en su filosofia este ele-
mento.

II. Lo mds propio de Blondel.

En mis dos obras sob.. Blondel expuse con cierto detenimiento
la logica interna que ha creado la polémica de tantos afios alre-
dedor de estos temas que en gran parte fueron promovidos por
Blondel (1). En este momento no interesa repetir lo mismo- El ho-
rizonte se ha despejado de nubes. Interesa hoy dia, a mi ver, una
cuestion que todavia queda en pie.

(1) La Filosofia de la Accién. Consejo Superior de Investigaciones Cienti-
ficas, Instituto Luis Vives, Madrid 1943. Filosofia blondeliana, Editorial Balmes,
Barcelona 1944.



fr1] EL SENTIDO PROFUNDO DE LA FILOSOFiA DE BLONDEL 59

La cuestion que hoy dia queda en pie es: ¢Acaso sera todo pro-
bleméatico en Blondel? ¢Todo estars sujeto a discusién? ¢No habra
un niucleo fundamental y céntrico, una intencién profunda, que
pueda subsistir sea cual fuere el resultado de la polémica alrededor
de los temas explosivos?

Opino que este punto se ha examinado poco. Nos ha sucedido algo
parecido a lo que pasa cuando se hace el resumen de la historia
de una nacién: nos dan una lista de sus gobernantes, de sus gue-
rras, y de sus grandes triunfos o derrotas; con esto ya esta dicho
todo y el historiador parece quedar satisfecho. En realidad lo que
es a veces el alma de aquel pueblo ha quedado en la penumbra del
olvido; se ha filtrado por las mallas de la red, y ésta ha recogido
solamente 10 mas voluminoso, no precisamente lo mas importante,
lo mas interesante.

Ahora bien, en mis dos obras sobre Blondel, a que he aludido
antes, si bien insisti, después de exponer su filosofia, en las criticas
a que podia sometérselo, porque en aquellos momentos esto era
realmente oportuno (como quiza la historia de los ultimos doce
afios ha comprobado bastante) no obstante indiqué también que
guedaban muchos puntos de valor indudable en Blondel, sobre los
cuales se podria insistir algun dia. Aun no se ha hecho a fondo este
balance positivo del blondelismo. No pretendo ahora pretenderlo,
pues esto exigiria una voluminosa obra. Sefialaré no obstante al-
gunos rasgos.

Ante todo, el primer rasgo que me interesé al leer a Blondel
fue la declaracion al Canodnigo Mallet, que Blondel formul6é en
1904 con las siguientes palabras: «Mi intento ha sido siempre es-
tablecer que un método de inmanencia, integramente desarrollado,
rechaza la dectrina de inmanencias. O, como subraya en La Pensée
de 1934: «Analizando el fen6émeno, independientemente de toda
ficcion idealista o realista, llevemos hasta el término esta critica
internas (2).

Se me dira que en el fondo no es nueva la idea, que la realiza-
mos corrientemente en la Criteriologia: examinando nuestro mismo
pensamiento —es decir, nuestra inmanencia — comprobamos que
nuestros conceptos cuando expresan la verdad sobre la existencia
de nuestros provios actos de conciencia, inmediatamente intuidos
en su presencia «en si», verifican las nociones tradicionales de
¢verdad», de «certezar, de «existencias, de «ser», etc. en sentido
transcendente.

Es verdad. Y atn se podria afiadir que ni siquiera es original de
nuestros escolasticos esta idea, ni de Descartes, sino que ya en San
Agustin se halla precisamente cuando quiere refutar al escéptico.

No obstante no he visto ningin sistema filoséfico en que este
modo de proceder sea el eje, sea lo predominante, sea el nervio que
de parte a parte atraviesa todo el sistema y dirige su desarrollo
Observar de esta manera la accion, para descubrir 1o que en ella
esta implicado, y hacerlo sin cesar, en el conjunto de la elaboracién
filoséfica, esto es 1o que propiamente constituye, a mi ver, la origi-
nalidad de la Filosofia de la Accién, y lo que le ha merecido este
nombre.

(2) La Pensée, vol. 1.0, Paris, 1934; pag. 236.



60 JUAN ROIG GIRONILLA, S. I, {121

Ahora bien, dice Blondel, la misma «palabra fenémeno ni tiene
sentido mas que por una tacita referencia a un orden [el de aguello
que se <fenomeniza» o manifiesta, es decir el de la cosa «en si»]
diferente de aquél en que pretenden mantenerse y aislarses (3).
Dgl mismo modo pasa con la nocién de «<noimenos, que pronuncian
«sin quiza advertir bastante que esta altima palabra implica una
peticion de prinecipio, puesto que expresa solamente en funcioén de
lo pensado lo que por hipé6tesis deberia ser considerado como in-
dependiente del pensamiento que se podria tener de él» (4).

Examinando, pues, la inmanencia se descubre en todo «fenéme-
nos» que tiene algo de <en siy; y enh todo «noimeno» del que pen~
samos, que tiene algo de conocido o pensado; lo cual nos lanza a la
trascendencia.

Ahora bien, examinando sin prejuicios kantianos ni idealisticos
el pensamiento en su contenido o representacion, la primera y mas
elemental de ellas es la del cosmos material. Pero este cosmos es tal
que descubrimos en €1, gue realiza a la vez un «pensamientos; las
ciencias naturales descubren en €l leyes, gracias a las cuales lo
comprendemos cada vez mas, leyes que nosotros no creamos, sino
que descubrimos como realizadas ya y encarnadas en el cosmos,
patentes en el finalismo interno de la materia. En este sentido lla-
ma Blondel a este primer peldafio de realidad «pensamiento cés-
micos.

Sin embargo, aunque s6lo podemos entenderlo precisamente su-
poniendo su radical inteligibilidad, o de derecho, nunca realizamos
de hecho a nuestro nivel humano, esta adecuacién perfecta: a otro
nivel fontal, en Dios, se identifican por necesidad «pensar y sers,
«esencia y existencia»: a nuestro nivel s6lo parcialmente reduci-
mos lo existencial a leyes esenciales, y el ser a pensar.

Esto nos lleva no sélo a llegar a Dios ya desde el principio, sino
a advertir que tanto en nosotros, como en la realidad césmica que
aprehendemos, hay una incurable dualidad: en la realidad hay un
aspecto «conceptual» (noético lo llama Blondel) y un aspecto de algo
inefable, individual, que aprehendemos instuitivamente o de modo
ccontemplativo» (pneumdtico en la terminologia blondeliana), de
suerte que el desarrollo del conocimiento analitico, discursivo, razo-
nador, sistematico, nos lleva a la contemplacién; y viceversa, esta
captacién profunda de la individualidad nos lanza al afan de fll-
trarla si pudiese ser totalmente, sin poso ni residuo, en términos de
ciencia, conceptuales. Es la diplopia, dice, que no deja reposo a nues-
tro pensamiento itinerante, siempre menesteroso, siempre tendien-
do hacia un término supremo (Aquel Pensamiento que pensandose
a si mismo, en si lo ve todo, y pone en todo 1o que hay de inteligi-
bilidad o verdad, Dios, Ejemplar supremo), lejos de hacer al hom-
bre creador de inteligibilidad o verdad con sus pobres formas a
priori; sin este término supremo (es decir, si las cosas no fuesen
de derecho radicalmente inteligibles, como dice nuestra Metafisica,
para la cual «ens et verum convertuntur») no tendria sentido el
pensamiento; pero si alcanzasemos este término totalmente de he-
cho a nuestro nivel humano, tampoco tendria sentido,, pues ni si-

3) O. c, pég. 234.
@ O. c, pég. 62



{r3] EL SENTIDO PROFUNDO DE LA FILOSOFfA DE BLONDEL 61

quiera formulariamos juicios (es decir, con términos universales, que
prescindiendo dejan algo de adecuaciéon posible sin efectuar), ni
avanzaria nuestra ciencia (pues con una sola intuicién lo abarcaria
todo), ni quedaria un residuo para pensar en un acto ulterior con
que expresamos el pensamiento a otro 0 a nosotros mismos: la im-
plicacion mas honda del pensamiento es precisamente la existencia
de Dios. El <acto puro» de Gentile, no tiene nada de «acto puro» si se
coloca al nivel humano, y asi como el simio es un «imitadors o «re-
medadors del hombre, asi el hombre que se erige en fuente del
pensar y de verdad es «simia Deis.

El pensamiento, pues, que es flel a si mismo, no puede detenerse
en su ascension sin pasar desde lo presente ante los sentidos, a la
inteligibilidad encarnada en ello; y desde ahi por progresivas as-
censiones hacia una verdad cada vez mas perfecta, hasta Aquel que
por ser Infinito tenga en si mismo adecuacioén de Ser y Pensar. De
modo parecido advierte Blondel que la misma realidad presente no
s6lo encarna un radical noetismo, sino que se nos presenta esca-
lonada en peldafios, cada uno de los cuales, para usar la expresién
de Santo Tomaés, es tal que en él se toca lo supremo del inferior y
1o infimo del superior. Desde la materia de la sensacién advertimos
la llamada al ascenso al «pensamiento orgéanicos, de ahi al «pen-
Samiento psiquicos, de éste al ¢pensamiento pensantes.

Oponiéndose en esto Blondel a Bergson (consta que ésta fue
su jntencién por un borrador o «plan de La Pensée» publicado pos-
tumo) (5), echa mano de las experiencias de Boutan que sometia
simultaneamente a un nifio y a un mono a la misma prueba: se
les entregaba a cada uno una hucha con resorte secreto, dentro de
la cual habia unos dulces, Habia de aprender a abrirla par poder
comer los dulces del interior. Mientras que el animal permanecia
siempre en el mismo plano de un immpulso aturdido, con aprendizaje
nuevo para cada caso, el nifio que al principio se hallaba en con-
diciones de inferioridad, bien pronto aprehendia algo superior, lo
que llamariamos la «razoén formals, gracias a la cual en cuanto
superaba al animal ya seguia un progreso ininterrumpido.

También las experiencias con las tres nifias sordomudociegas
Elena Keller, Maria Heurtin y Lidwina Lachance descubren a
Blondel el rasgo mas tipico del hombre, gracias al cual se inici6
su proceso educativo, que rompié el espeso muro que las tenia amu-
ralladas en su recinto interior: e¢mientras que el animal permane-
ce encarcelado y esclavizado en €l orden inmanente de las fuer-
zas a las cuales se adapta como una parte al todo, el hombre tien-
de constantemente a la inquietud, a la afioranza de 1o que adin no
es, de lo que deberia ser, de 1o que querria sentir o producir; y ahi

(5) Plan de la Pensée. Giornale di Metafisica XIV(1959) n. 3; tirada apar-
te, pag. 18: «Les expériences de Boutan et la critique de la thdse bergsonienne
sur T'unité primitive d'un simple élan vital qui, en cours de route, se trifur-
querait en trois directiens alors que la vérité consisteé & montrer que, dés Yori-
gine, il y a double tendance et que cette croissance de la vie et de la pensée
va au devant d’'une force transcendante qui la compléte sans supprimer l'as-
<ension naturelle préordonnée A cette élévation de la spontanéité jusqu'a l'union
de 1a raison et do Yesprit 4 una vie qui n'est plus imimanenité & la nituré mais
appelée & 1a dépassers.



62 JUAN ROIG GIRONELLA, 8. I. [14)

esta el‘ principio comtn del arte, de la ciencia, de la moralidad, de
la aspiracién religiosa» (6). Asi se llega hasta comprobar el ca-
racter «absoluto» del pensamiento, que transciende todo lo me-
ramente contingente y meramente singular-finito, para tener sen-
tido s6lo en cuanto referido a un Absoluto, Necesario e Infinito:
«Intrinsecamente, la conciencia naciente es un pensamiento que
se busca, que se eleva, que se desarrolla mas alla de toda reali-
dad percibida o conocida, para tender a lo infinito, que todavia
no tiene un nombre fijo para ellas (7). Es en el fondo el clasico
proceso agustiniano que por el caracter mas esencial en la verdad
y en el pensamiento (lo mismo que en el ser, portador de esta
atribucion) su absolutez y necesidad, halla que solo tienen sen-
tido si estan radicadas en el Infinito, Dios, Pensamiento pleno.
En El se verifica 1la hermosa definicién de Aristételes: § vonoig vo-
noewg vénoig (8).

A este proceso podria afiadirse otro aspecto no menos intere-
sante- Si el anterior fuese llamado «proceso objetivos o del pen-
samiento (tanto lus cosas que realizan una verdad o pensamien-
te, como 1o pensado o aprehendido de ellas), éste podria ser llama-
do <proceso subjetivo», o con otras palabras de corte mas conoci~
do y usado dentro del ambito de nuestra filosofia, la «certeza
libre», y dentro de la terminologia teol6gica el «pius credulitatis
affectus»: la aportacion subjetiva, tanto en la fidelidad al bien
moral aprehendido y al cual queremos mantenernos despiertos,
como a la luz vislumbrada: en otras palabras, toda la disposicion
subjetiva que se requiere no para dar validez objeliva a razones
y pruebas (que ya de suyo tendran la que les incumbe) sino para
que de hecho sea interiorizado, admitido, reconocido, o sea para
que de hecho sea también vdlido subjelivamente, 10 que ya lo seria
de suyo objetivamente, pero que no seria de hecho captado ni ad-
mitido por el sujeto sin esta necesaria ayuda, como los cristales
de los anteojos del miope no le hacen ver lo que no hay, sino que
confortan su facultad visiva para que vea con sus débiles ojos de
hecho, 1o que hay, pero que no hubiera visto.

Desde el mismo principio de su obra de 1893 habia notado Blon-
del este aspecto que de antiguo ha tenido muy presente nuestra
Filesofia Cristiana, pero que es olvidado por la filosofia raciona-
lista: «Yo mo pretenderé conocerme y experimentarme, adquirir
la certeza ni apreciar el destino del hombre, sin echar al crisol
todo el hombre que yo llevo en mi. BEs un laboratorio viviente este
organismo de carne, de apetitos, de deseos, de pensamientos cuyo
oscuro trabajo siento sin cesar: he aqui dénde ha de hacerse ante
todo mi ciencia de la vida» (9).

Estas paginas del segundo volumen de La Pensée contienen
abundantes y hermosas ideas de espiritualidad para el intelectual
gue no quiera cometer el «pecado contra la luzs de que habla
Newman. Y lo mismo que se dice en el volumen del Pensamiento se.
diré en el del Ser, como ya se habia dicho en el de la Accion. Para

(6) La Pensée, vol 1o, pag. 105. ® Met. .12, 9; 1074 b. . )
M O. c., phg. 9. 9 L’Action. Paris 1893; pag. XII.



[135] EL SENTIDO PROFUNDO D& LA FILOSOFIA DE BLONDEL 63

buscar dos frases escogidas que resuman el meollo o sentido inti-
mo del blondelismo, escogeria estas dos frases de La Accidn:

1> [La prueba de la existencia de Dios «es para nosotros menos
una vista que una vida [moins une vue quwune vie]. No resulta de
una especulacion; esta ligada a todo el movimiento 4zl pensamien-
to y de la Acciéon» (10).

2> Ante este dinamismo del pensamiento, del ser y de la ac-
cion, que sefialan como una asintota el limite supremo a que
tienden sin llegar a poseerlo nunca en este orden de la vida pre-
sente, se pide al hombre la <«opcién», su decision de fidelidad y
sumisién al orden del ser, o al contrario de rebeldia erigiéndose
a si mismo en Absoluto, o buscando en algin fetiche un substituto
de Dios, tanto si este fetiche es de barro, como si es «la Cienciay,
«la Culturas, «la Razéns, 0 «el Dominio» 0 cualquier otro: «L’hom-
me aspire & faire le dieu: étre dieu sans Dieu et contre Dieu, étre
dieu par Dieu et avec Dieu c’est le dilemme»; «el homktre aspira
a hacer de dios: o bien ser dios sin Dios y contra Dios, o bien ser
dios por Dios y con Dios, éste es el dilemas (11), palabras en verdad
atrevidas, pero que en el sentido en que fueron escritas por Blondel
entrafian una profunda verdad.

Pide Blondel que el hombre ansie conocimiento «concreto»,
«real», «contemplativo»; que no se resigne a meras ideclogias de
laboratorio 0 a una «Weltanschauung» de virtuosismo dialéctico,
como es el que aparece en los sistemas postkantianos frecuente-
mente. Mas aun, le pide la actitud de fidelidad expectante para
que ante 1los atisbos de un «plus» sumamente conveniente, suma-
mente deseable, que puede ofrecernos Dios, escudrifiemos la His-
toria para descubrir si efectivamente en ella consta que Dios mi-
sericordiosamente ha accedido a encarnarse elevando al hombre
a una dignidad asi rescatada: «BEsforzarnos por no hacernos in-
dignos de ello, buscar qué disposiciones de espiritu requeriria de
nosotros esta Bondad para ser acogida, entrever qué medios po-
drian hacérnosla discernir si existe de hecho, y qué peaje seria
sin duda el precio de tal comunicaciéns» (12). Lo cual supone exa-
minar «si en el orden historico hay hechos [la Revelacion] que
correspondan a estas solicitaciones de nuestro pensamiento» (13).

Pero la trilogia tiene una segunda parte : L’Etre et les étres;
el Ser y los seres. El mismo titulo con la contraposiciéon entre «el
Ser» y el plural «los seres», ya descubre su intuicién fundamen-
tal: los seres no serian seres si no estuvieran lanzados al Ser, a
una plenitud anclada en el mismo orden ontolégico.

Tomemeos una bellota: ;qué es este extrafio ser? Para saberlo
hay un medio muy sencillo: echémosla al surco, que desarrolle
sus potencialidades. La definiremos finalmente como <«aquello que
es 1o que tiende a ser...» tal, una encina. {Qué es nuestro pobre
ser mendicante de mas ser, sino una potencialidad en transito
de actuacién? No tendria sentido nuestro ser, si no fuese por los
rasgos de plenitud de ser (de necesidad, en medio de su contin-
gencia; de verdad, en medio de su ser sin razén suficiente en si;

(10) O. c, pig. 384.  (12) " La Pensée, vol. 2., Paris 1934, pag. 340.
- (11) O. c., pag. 256. (13) O. c., pig. 348. )



64 JUAN ROIG GIRONELLA, §. 1. [16]

de bondad, en medio de su inevitable afan de mayor perfeccion
hasta la felicidad), rasgos sin los cuales ni habria en nosotros el
resto de ser que somos, pero con los cuales solos, sin la consecu-
cion de su término ni podriamos ser lo que somos, asi como un
mendigo no seria mendigo si no tuviera que mendigar la riqueza
que no tiene y que pide; pero tampoco lo seria si ya la poseyera, 0
si supiera que no ha de alcanzarla (pues no la .mendigaria).
Nuestra ontologia, dice Blondel «quiza mas exactamente seria lla-
mada una ontogenia» (14). Somos «viatores», no «comprehenso-
res»; nuestro ser humano, como también todos los seres que nos
rodean, diria San Agustin, con sus intuiciones de genio, «cuando
nacen y tienden a ser, con cuanta mayor celeridad crecen para
ser, con tanta mayor priesa caminan al no ser. Tal es su mane-
ra. Tanto les habéis dado, porque son partes de cosas que no coe-
xisten jaméas simultaneamente, sino que por la alternativa de su
desaparicion y de su sucesiéon contribuyen todas a componer el
todo cuyas partes son» (15); y asi extendiéndose con el movi-
miento en el tiempo, mediante la actuacién de sus potencialida-
des, van buscando mas ser, aun corriendo el riesgo de perder el
que ya tienen.

De aqui viene el sufrimiento del hombre que si padece con la
caducidad y al ver perecer a los seres que ama, es precisamente
porque esta lanzado a una plenitud de ser, que aun no es, pero
sin cuya aspiraciéon ni seria 10 que es. Oigamos las mismas palabras
del santo de Hipona: todas las cosas «van a donde iban para el
no ser y despedazan el alma con deseos pestilenciales, porque
ella quiere ser y gusta de descansar en las cosas que ama. Y en
ellas no hay agarradero para el descanso, porque no tienen fir-
meza; huyen, ¢y quién las perseguira en su huida con el sentido
de la carne? ¢Y quién puede echarles mano aun cuando estan pre-
sentes? jLerdo es el sentido de la carne, porque es sentido de carne
y tal es su condicién! Es suficiente para una cosa distinta de
aquella para la que fue hecha; pero no lo es para detener el flujo
de las cosas transitorias desde su debido principio a su fin debido.
En vuestro Verbo, por quien fueron creadas, oyen el inflexible de-
creto: de aqui y hasta alli»> (16).

Sin embargo el hombre puede intentar romper su dinamismo
profundo, con soberbia fingirse ser como Dios y atribuirse una
plenitud gue no tiene, pero a la cual no puede cesar de aspirar.
1.0 describe el mismo San Agustin: «;Y qué mayor soberbia que
1a de afirmar con prodigiosa locura que yo era naturalmente lo que
sols Vos? Porque como yo fuese mudable, y conociéndolo yo en
que queria ser sablo precisamente para convertirme de peor en
mejor, preferia antes opinar que Vos erais mudable, que creer de
mi que no era yo lo que Vos sois» (17). )

Pero Agustin después de su dramatica lucha llegé a leer en

(14) L’Etre et les étres. Essai d’ontologie concréte et intégrale. Paris 1935,
pég. 234.

(15) S. AGUSTIN, Confesiones, Ybro IV, cap. X.

(1) 0. c., ibid, L

amn o. c, libro IV, cap. XV.



{17) EL SENTIDO PROFUNDO DE LA FILOSOF{A DE BLONDEL 65

Jas entrafias de los seres su leccién del Ser, segtiin describe ma-
ravillosamente cuando dice: <Y volvi los ojos a las demds cosas
que estdn debajo de Vos y hallé que ni del todo son, ni del todo
7o son. Son porque vienen de Vos; nmo son porque no son lo que
Vos sois. Porque aquello verdaderamente es que permanece inmu-
tablemrente. Para mi es bueno estar con Dios, pues si no perma-
neciere en El, en mi tampoco podré. Mas El, permaneciendo en
81, renueva todas las cosas, y Vos sois mi Sefior, porque no tenéis
necesidad de mi bien» (18).

Las paginas de Blondel sobre el Ser y los seres tienen un mar-
-cado sabor agustiniano, que percibira cualquiera gue haya leido
a ambos. Pero nos es forzoso dejar el cotejo de ambos e intentar
condensar con la intuicién profunda y fundamental de Blondel
en esta segunda parte, su camino para el ascenso desde los seres
al Ser. ¢Cual es este camino?

Si dejamos a un lado le que se reflere a la teoria de la «ilumi-
nacién» y oiros puntos afines (que darian lugar a discusiones y
criticas) podemos ahora fijarnos en otro aspecto: su proceso €s
sencillamente, con ctras palabras, el proceso gue sigue Santo To-
mas en la «quarta vias o de los «grados de ser».

Dejando también de lado la preocupacién exegética (tanto en
las palabras del Angélico, como en las de Blondel) para captar
su gesto original, que a su manera quiza prolongue el movimiento
-del gesto, podriamos decir: el ser nos aparece forzosamente ca-
paz de llevar una consistencia, que no sobrellevan los seres que
‘aprehendemos: no podemos siquiera decir «ser» sin que ahi esté
latente la verdad de que no todo es potencial, que no se explica
€l acto por la potencia, sino la potencia por el acto; no se explica
€l simple por el compuesto, sino el compuesto por la unidad; no
se justifica el caracter absoluto de gue es portador el ser en cual-
-quier juicio sino por su radicacion en el Absoluto e Infinito; en
otras palabras, no se comprende que haya un «grado» de ser, sino
por el que en si mismo tiene la raiz de la sociabilidad o necesidad
de los predicados, que le hacen ser sin grado. Por otra parte ni
dentro, ni fuera de nosotros percibimos cualquier ser con esta
‘plenitud de ser; luego es requerida la realidad de este Ser, ya
que en un desarrollo meramente inmanente y fenoménico, nunca
habria mas que .aprehension perpetuamente frustrada de ser,
y sin embargo aprehendemos que es bien real el finalismo, la
causalidad, 1a realidad de los seres tendiendo a ser.

-8i flnalmente pasamos a la tercera parte de la trilogia, La
Accibén, vemos en ella un proceso parecido. Todos tenemos el con-
-cepto de accién como un concepto que entrafia en si perfeccion, en
cuanto ique s6lo el que estd en acto, s6lo el ser que tiene una
‘perfeccion, puede manifestarla causandola en otro, mediante el
ejercicio de la causalidad o accién. Ahora bien, todos los agentes
-que observamos realizan una accién que no es plenamente accion;
su accién estd mezclada de <¢pasiéns. En efecto, ningin ser hay
entre 1os creados y finitos que observamos, que se dé a si mismo
1as leyes metafisicas y fisicas con las cuales actuara, leyes que no
Se crea €1 a si mismo, sino que le son dadas lo mismo que su pro-

(18) O. c., libro VII, cap. XI.



66 JUAN ROIG GIRONELLA, S 1. {18}

pia naturaleza, con su finalismo propio. Segin la frase de Santo-
Tomas «ut mota movent». ¢Donde esta el Agente plenamente tal,
sin atisbo de receptividad o de pasion?

Esta es la idea central del primer volumen de La Accién pero:
el segundo volumen, que reproduce en sus lineas generales el
ritmo ciclico de la tesis homoénima de 1893, tiene un proceso dis-
tinto. Observemos la Accién humana: sus mismos logros, el con-
junto de su proceso ascendente, declara su profundo dinamismo.
Asi como podria decirse, por ejemplo, que aquel ser que se an-
gustia ante el pensamiento de la muerte, revela por lo mismo
una cierta proporcién o aptitud para sobrevivir, aptitud que es co-
mo el correlato explicativo de la angustia, asimismo el ser que
manifiesta constitutivamente en su accién un dinamismo ascen-
dente progresivo, demuestra la capacidad implicada en él. Ahora
bien, la acci6én humana, por la infinitud de que es portadora, des-
pués de trascenderse a si misma y todo 1o que la rodea, se ex-
tiende hasta Dios, implicando con ello la afirmacion de su exis—

tencia.-

IIl° Conclusion

Blondel ha dado un mensaje a los filésofos de hoy. Les ha
dicho que la filosofia no es una ocupacién de entretenimiento: es
algo muy serio porque en ella puede jugarse el hombre su destino
ultimo, al reconocer o0 no reconocer el sentido de su vida: «Hacer
de la Filosofia una simple curiosidad, un edificio de conceptos
abstractos, una simple teoria critica del conocimiento, es, pues,.
desnaturalizarla, esterilizarla y, por una mutilacién contra su na--
turaleza, hacerla no sélo vana y artificial sino peligrosa y con.
frecuencia maléfica para la vida real de la humanidad, que tiene
necesidad de un equilibrio siempre en movimiento, de una nor-
ma real de pensamiento y de una regla de conductas (19). Estas
son sus palabras.

Les ha dicho que no basta colocarse ante las ideas como se
coloca un quimico ante el tubo de ensayo o ante el crisol: es la
propia sangre la que se analiza en el tubo de ensayo; es todo el
hombre el que ha de echarse al crisol. Es decir, para hallar la
verdad el hombre ha de amarla, ha de buscarla, mas atin, ha de
acomodar su conducta a la moral, a 1o que su conciencia le dicta.
alld en lo mas hondo, como recto. Se suscitan por asociacién las
palabras parecidas del Salvador, cuando reprendia a los judios
por su incredulidad: «Si quis voluerit voluntatem eius facere, cog-
noscet de doctrina utrum ex Deo sit» (Juan 7, 17); «Quien quisiere
cumplir su voluntad, conocera si mi doctrina es de Dios».

La filosofia de Blondel en los ambientes idealistas, en los posi-
tivistas, en los paganizados de hoy dia, ha ejercido una accién
bienhechora. Mas ann, el filnitismo, mal radical de hoy, halla en
Blondel un decidido opositor. No hace mucho publico el distinguido-
filésofo aleman Fritz J. von Rintelen su conocida obra Philosophie
der Endlichkeit als Spiegel der Gegenwart, Filosofia de la finitud:

(19) Etudes blondéliennes. Vol. 1.0, Paris 1951, pag. 76.



fre} EL SENTIDO PRGFUNDO DE LA FILOSOFfA; DE BLONDEL 82

como espejo de la actualidad (20), y en ella combatia enérgica«
mente esta finitud o finitismo. ¢No es éste el eje del problema
que se plantea por ejemplo Heidegger, bajo férmulas diversas
que en el fondo equivalen a lo mismo? Y, ;no es precisamente la
finitud de su «Sein», sin caracteres necesarios y absolutos, no
radicados en el Ser absolutamente Necesario, 1o que da pie a las
criticas que se pueden dirigir contra él? Ante estos fil6sofos pue-
de decirse que Blondel es filésofo que revela las implicaciones del
Infinito en el seno de lo finito: «No hay ni un fenémeno que, para
subsistir como tal, no implique el Infinito, transcendente realmen-
te el universo entero. Y gacaso no es precisamente a condicion de
suponerlo asi, que ha logrado éxito el calculo en la practica mis-
ma?» (21).

Es sumamente significativo el «Ex-libris> de Blondel y méas aun
la explicacién que de €1 da el mismo. Hay en él tres ramos ve-
getales que se entrelazan y tres animalillos sobre ellos. Son: una
espiga de trigo, que le sugiere la tierra de Borgofia, el orden geo-
métrico de la razén que chupa su savia de la fecunda tierra de
la vida, espigas wque son un prenuncio del pan eucaristico
superior a la realidad presente; un racimo de uvas pen-
dientes del pampano de la vid, que le recuerda su Costa de Oro
natal, con el vino que llenara el caliz de la transubstanciacion; el
ramo de olivo le recuerda el olivo de su Provenza adoptiva, con
el aceite de la uncién santa. Los tres animalillos son: el saltamon-
tes que, como dice Blondel «<me ha parecido siempre el emblema
de la accién, accién que es siempre un riesgo, siempre un aban-
donarse a fuerzas desconocidas, siempre una sorpresa porque por
muy calculada que sea, necesita concursos que no podria ente-
ramente prever ni dirigirs (22); la cigarra, <hermosa imagen de
esta vida contemplativa, mas alta que la accién transitiva, y que
parece fea y muerta al mundo de que se ha desprendido, pero
que, siempre dispuesta a los actos sublimes, se deja llevar por
el vuelo ardiente de la caridads (23); en fin, la larva o gusano
de la vid, la Deilephila elpenor o amiga del crepuisculo umbroso,
que se transformara en mariposa. Entretanto esta oruga se yer-
gue a lo alto apoyandose sobre sus anillos inferiores, como si bus-
case la luz, aunque en realidad esta ciega: «parece tener ojos y
no obstante todavia esta ciega, como nosotros que creemos ver
y que obsesionados por las apariencias, quedamos cerrados para
las realidades invisibles, Psyché, siempre rodeada de sombras aca
abajo, hasta cuando estd bebiendo del ciliz divino. Pero en este
mundo, ¢qué mas podemos ser que esta larva ciegamente levan-
tada hacia la lugz, initium aliquod creaturae quod Deus ipse perfi-
ciet? Y mis emblemas no suben mas arriba puesto que esta actitud
expresa la cumbre de nuestra vida mistica. Y es también el sen-
tido de la inscripcién sacada de un texto tomado, no literalmente,

(20) En Espafia se ha publicado: La finitud en el pensamiento actual y la
infinitud qgustiniana. Madrid 1959.

(21) L’Action, 1803, pag. 81.

(22) Bulletin des Amis de -Maurice Blondel; n.° 3. Aix-En-Provence 1952,
pag. 6-17. -

(23 0. ¢, pag. 7.



&8 - JUAN ROIG GIRONELLA, 8. I. [so]

de San Pablo: Per ea quae videntur et absunt ad ea quae non vi-
dent~~ et sunt. Al principio me habia servido de las palabras:
quae _identur et non sunt; pero un escrupulo me vino: ¢no es.
esto deprimir demasiado las apariencias que son la arena de
nuestra opcién y que contienen una potencia de recompensa o de
represalias, segun el uso que habremos sabido 0 querido hacer?
¢No hay que decir (pensando que es el deseo del pecador 10 que pe-
recera pero no su voluntad pecadora) que estas cosas tentadoras
que uno imagina poseer y gustar a fondo, pasan, se van, mas aun,
que en el mismo instante en que pensamos atraparlas y embria-
garnos con ellas, estan ya en cierto modo ausentes? Mas ann, no
hacen sino faltarnos, desunt, ellas son, si se puede decir asi, adeu-
dadoras, no siendo en si mismas mas que estimulante para la op-
cién que hubiera debido ser buena y gue en este caso, les habria
conferido el precio de que las habria enriquecido el plan divino,
asimildndonoslas, mientras que apegindonos a sus atractivos fu-
gitivos y culpables 1o hemos perdido todo... estas cosas y todo
el resto. Estan ausentes de si mismas. Si me limito a decir de las
cosas invisibles que simplemente son, es porque en efecto ellas no
solamente nos estan presentes, adsunt, como uno estaria tentado
a poner, por simetria con el otro término de la comparacion. Pues
son verdaderamente con toda la fuerza del término y con todo el
sentido de la palabra: son en si, son por nosotros, y hasta son
en nosotros para constituir la solidez indestructible de nuestro ser
espiritual» (24), el «solidabor in Te, in forma mea», de San Agus-
$in, que repite Blondel (25).
- HEste es el sentido intimo de la obra de Blondel, tal como &l
mismo nos 1o ha descrito. En un borrador que se conserva en el
cual escribi6 un plan o indice de La Pensée que entonces proyec-
taba escribir, tiene estas palabras con que voy a poner fin: «Un
incrédulo decia un dia que si conociese cual es el camino de Da-
masco, se guardaria bien de ir por alli a pasearse. Hs esto todo
lo contrario de la actitud verdaderamente cuidadosa de probidad
y animosa hacia su deber. Esta disposicién es de tal importancia
que sin ello nada puede llevar al exito, y por ella la verdad ya
esta anticipada, aunque fuese en la oscuridad mas dolorosas (26).
Dentro de este plan de aportaciéon libre y voluntaria a la luz,
de adhesién sincera a la Verdad apenas vislumbrada, pronuncia
Blondel la tltima palabra de su obra L’Action: «Si se me permite
afiadir una palabra, una sola, que rebasa el dominio de la ciencia
humana y de la competencia de la filosofia, la tnica palabra
ante el cristianismo, capaz de expresar esta parte, la mejor, de la
certeza, que no puede ser comunicada porque no surge mas gue
de la intimidad de la acci6én enteramente personal, una palabra
que sea ella misma una accion, hay que decirla: Es» (27).

Juan ROIG GIRONELLA, S. I.

(24) O. c., pég. 8.

(25) L’Etre et les étres. Pag. 496 (cfr. S. AGUSTIN, Confesiones, libro XI,
cap. XXIX-XXX).

(26) BLONDEL:: Plan de la Pensée. Giornale di Metafisica, XIV (1959), n. 3,

(27) L’Action 1893, pag. 492.



