
!ESTUDIOS 

El sentido profundo de la Filosofía 
de Blondel (*) 

I. El punto de partida. 

Es bien conocido lo que sucedió a un joven intelectual alemán 
.que _tuvo la ocurrencia de hacer una tesis doctoral sobre el nove­
lista Pío Baroj a: « Las ideas de Pío Baroj a». La noticia llegó al 
interesado. Al enterarse exclamó: ¿Crono? ¿Una tesis sobre mis 
ideas? ¡Pero si yo no tengo ideas! 

Este es el peligro que corre quien a través de la producción de 
un escritor quiere penetrar en sus ideas: puede hallar lo que no 
hay, y quizá no hallar lo que hay. 

Afortunadamente, para Blondel es algo diverso el caso y no co­
rremos tanto riesgo, ni lo correríamos aunque él viviese y pudiese 
-desmentirnos. Por la razón de que él mismo ha dicho cuál ha sido el 
intento fundamental de su producción, el sentido profundo de 
.su obra. Es verdad que la imprecisión de terminología y su expo­
.sición que no es de corte dialéctico, junto con un estilo que en su 
vejez era algo difuso, son a veces una grave dificultad para perfl.-
1ar bien su pensamiento. !Pero no lo son para hallar el sentido 
'fundamental de una obra que se ha desarrollado como los circulos 
que traza una piedra lanzada sobre la tersa superfl.cie de un lago, 
en progresión continua partiendo de un 'Punto central y funda­
.mental. 

La piedra que el niño lanza sobre el agua, produce un desequili­
brio inicial en su superficie; pero esta oscilación se propaga: el 
drculo se va agrandando mientras es empujado por otros círculos 
-concéntricos, resultado de oscilaciones ulteriores en el punto en 
que la piedra quebró la superficie, y asi los anillos ,concéntricos, en 
incesante expansión, nos dejan ver, por el límite al cual tienden, 
-cuál fue el centro interior de que procedían. Del mismo modo, la 
acción humana se desarrolla y mirando sus logros, mirando su in­
cesante afán de superación hacia un término, nos deja conocer 
también cuál es la naturaleza del centro de que parte la acción. 
Por esto fue L'Action el título de la obra de Blondel de 18~3 y por 
esto se le ha llamado ~el filósofo de la Acción>. 

Este fue el punto de partida de Blondel- Se hallaba en un am-

(*) Conferencia pronunciada en el bsr1roro F1tos61P1co i,s B.a.tMHIANA, el 
día 13 de diciembre de 19b1 en la conmemoración del Centenario de Mauricio 
Blondel. 

€SPIR1TU 11 (1'62) SS-68. 



JUAN ltOIG GIRONELLA 1 S, J. (8) 

biente en que predominaban filósofos ahitos de construcciones teó-­
ricas fantásticas, que dejaban sin resolver el problema más huma­
no: el sentido de la vida humana, el destino del hombre como in­
dividuo: Hegel (contra cuyo abstractismo había reaccionado Kier­
kegaard), el positivismo y el cientismo, el pesimismo y tantos otros_ 
¿Cómo hacerlo para ser recibido en audiencia por estos filósofos? 
¿ Cómo hacerlo para que no acogieran con una sonrisa de desprecio, 
la nueva filosofía? Mostrarles por la misma acción, es decir, por el 
mismo desarrollo del pensamiento, de la voluntad, y de la vida (que 
engloba a ambos) que apuntan a un término ulterior, el cual les 
señala la solución del problema. Pero este término no puede hallarse 
encerrado dentro de ningún círculo finito y estático: la acción si­
gue abriéndose paso en una expansión progresiva cuyo limite es. 
Dios: el hombre es un ser esencialmente menesteroso de Dios; quien. 
es infiel a la ley íntima de su ser, también lo será a Dios a quien. 
su mismo desarrollo, bien conducido, le hubiera llevado; y quien. 
traiciona a Dios, traiciona también las leyes más fundamentales de 
la expansión perfecta y armónica de su propio ser. 

Cuando se publica un libro suele acompañarle un prospecto edi­
torial que a veces redacta el editor, otras veces redacta el autor­
mismo. Para nuestro caso tenemos un prospecto que acompafi.ó La 
Acción de 1893, del que sabemos que fue redactado por el mismo, 
Blondel, aunque en él habla de sí como de tercera persona. Es: 
muy significativo este prospecto, porque en él describe él mismo 
(y por cierto, no en fecha tardía, cuando hubieran podido influir 
elementos de polémica, sino en los mismos umbrales de su carrera. 
filosófica) cuál fue su intención profunda al escribir La Acción. 

Dice así: «Estudiando La Acción Mauricio Blondel aborda de 
golpe e1 problema que domina toda la existencia humana: ¿si o noT 
tiene la vida un sentido y el hombre un destino? En efecto, nadie 
evita resolver en la práctica esta pregunta; en nuestros mismos: 
actos, pues, está involucrada la :solución por descubrir. Por ello el 
autor busca sucesivamente cómo definir la acción en los límites que 
las diversas doctrinas filosóficas pretenden imponerle: pero con ca­
da uno de estos ensayos muestra que estos límites son inevitable-­
mente rebasados por aquellos mismos que intentan, o fingen, dete­
nerse. El impulso inicial de la voluntad es tal, dice, que el hombre 
no puede encerrar su destino ni en los goces de los sentidos, ni eri 
las conquistas de las ciencias positivas, ni en el desarrollo de la vida 
individual, ni en la expansión de la familia o de la sociedad, ni en 
las concepciones de la metafítsica o de la moral independiente, ni 
en las supersticiones que inventa para completar y consagrar su 
vida. Por el progreso metódico de sus análisis, Mauricio Blondel es .. 
pues, conducido a determinar las condiciones necesarias al perfec­
cionami.:ento de la acción humana; y precisamente para lograrlor 
pone en evidencia en nombre mismo de nuestra razón y de nuestr~ 
más intimas aspiraciones, la necesidad de la práctica religiosa.> 

Se advierte 1en seguida que ante tal prospecto ningún lector 
pued·e quedar indiferente: .será partidario o adversario, pe;ro no 
indiferente. Y si necesariamente favorable o adverso, ¿por qué? 
Alhi está el sino de Blondel a.través de la estela de luchas que ha de­
Jado su paso por el mar del pensamiento. Se había colocado, dijo, 



[9] EL SENTIDO PROFUNDO DE LA FILOSOFiA DI BLONDEL 57 

él mismo en 1928, en la «tierra de nadie> que media entre las dos 
trincheras de los eombatientes; y recibía cascotes de ambos lados. 
Dos zonas adversas: los filósofos separados de la Fe se le oponían 
porque sobrenaturalizaba la filosofía; los filósofos católicos, porque 
naturalizaba la teología. 

l.º Los filósofos idealistas, los positivistas, los que encerrados en 
el finitismo de la vida creían hallarse a satisfacción en su inma­
neneia, tropezaban de repente con ,un joven licenciado que sefia­
lando imperiosamente con el dedo su misma inmanencia y su hi­
pertrofiada razón, les mostraba que dentro de la ,ciencia había mu­
chos presupuestos de fe; dentro de los logros parciales y superficia­
les de los sentidos, había un imperioso reclamo de algo superior; 
dentro de su inmanencia bullía el gesto de la acción humana con su 
pensami·ento, con su querer, con sus logros, que daba sentido a es­
tos resultados: el gesto más íntimo y profundo de la acción huma­
na era precisa.mente lo opuesto a lo que ellos pretendían hacer, 
pues el gesto de la aceión era gesto de rebelión ante cualquier en­
cerramiento dentro de lo meramente humano, dentro de la finitud 
presente, y los lanzaba al Infinito, a Dios, y más aún, a la práctica 
literal de la religión. 

Es famosa a ·este respecto (y varias veces ha aludido a ella en 
sus escritos el mismo Blondel) la recensión anónima que publicó 
el idealista !León Brunschvicg en noviembre de 1893 en la Revue de 
Métaphysique et de Morale: «El racionalismo moderno ha sido con­
ducido por el análisis del pensamiento a hacer de la noción de in­
manencia la base y hasta la condición de toda doctrina filosófica. 
Dedicarse por el contrario a la acción para hacer ver en todo acto 
una inevitable trascendencia; partiendo de una nonada, de la mis­
ma negación del problema moral, llegar a todo, a la práctica literal 
del catolicismo [ ... J he aqui el fin que se ha propuesto M. Blondel 
[ ... ] Conviene afíadir también (aun haciendo honor a la sinceridad, 
a la amplitud de concepciones, a la sutileza dialéctica de :M. Blon­
del) que encontrará entre los defensores de los derechos de la Razón, 
adversarios corteses, pero decididos.> Con ello quedaba descrita con 
tajante preeisión no sólo la intención de Blondel, ,sino la posición 
de uno de sus más obvios adversarios, el idealista León Brunschvicg·, 
que lo mismo que cualquier pacífico y aburguesado laicista, se alar­
maba ante aquel intruso que tomando sus puntos de partida y sin 
miramientos ni timideces, de un manotazo echaba a rodar su ft­
nitismo y los llevaba nada menos que a la «práctica literal del ca­
tolicismo>. Es verdad, no obstante, que en aquellos difíciles años 
que sobrevinieron durante la segunda guerra mundial, Brunschvicg 
( que ya había empezado a compr,ender a Blondel desde 1896) halló 
una acogida tan fraternal dentro de los muros de su residencia, 
que en sus charlas bajo el cálido sol de ~rovenza, Brunschvicg cam­
bió muchísimo, amando a Blondel y sumándose a él ,en no pocas de 
sus posiciones. 

Verdad es que hoy día el idealismo absoluto ha sido barrido del 
prestigio de la filosofía europea; pero las otras formas de flnitismo 
que le han sucedido, miran todavía hoy a Blondel con parecido 
recelo. 

2.º Hemos dicho que la actitud de Blondel habta de 'Provocar 



58 JUAN ROIG GIRONELLA, S. 1, [ 10] 

esta reacción a un lado. Pero, ¿y en el otro? No menos decididos 
fueron los adversarios que halló Blande! entre los católicos. Y, ¿por 
qué? A primera vista no se ve por qué habían de oponérsele aque­
llos a quienes brindaba llevar los demás a sus posiciones. Y sin 
embargo el mismo Blondel, hablando con el periodista Federico 
Lefevre años después de publicada la primera Acción ( en 1928), 
decía que éstos se le opusieron bajo la acusación de «naturalizarlo 
todo, aun la gracia y el orden sobrenaturab. 

No es difícil comprender el porqué de esta acusación. La na­
turaleza humana por su propio flnalismo o dinamismo tiende, no 
sólo a conocer a !Dios Uno, sino a la felicidad que hallará en su 
posesión; pero sobreviene la Revelación y nos enseña que más allá 
de todo esto, liberalmente ha sido concedido al hombre algo in­
mensamente superior: que el hombre llegue hasta la visión intuitiva 
de la misma Vida de Dios, en la procesión eterna de las Personas 
Divinas, lo cual será la felicidad «saturante» del hombre, que al­
canzará mediante la gracia, injerto no debido a la naturaleza sino 
gratuitamente concedido a ella. Ahora bien, si Blondel quería llevar 
a los filósofos a que como filósofos se ocupasen no ya de Dios Uno, 
sino de Dios Trino, se planteaba el dilema: o bien se daba a sus 
vislumbres valor conclusivo (y entonces ya la Revelación dejaba de 
ser algo sobre la naturaleza, sobrenatural) o bien un valor no con­
clusivo, y entonces no tenía alcance su inserción en el plano filo­
sófico; si Blande! mostraba que el hombre aspira profundamente, 
no ya a hallar solamente la felicidad y que ésta sólo se puede 
hallar con la posesión de Dios (lo cual admitía plenamente la Fi­
losofía Cristiana), sino que la profunda aspiración humana estaba 
precisamente en la visión beatífica, saturante, entonces de nuevo 
se planteaba el dilema: si era tan intimo este deseo, que sin él que­
daba manca, mutilada, la naturaleza humana, entonces este térmi­
no le era debido, y por tanto se probaba su posibilidad, puesta la cual 
se hacía exigitiva su consecución (supuesto el deseo humano a la 
felicidad) y entonces el argumento de Blondel era probativo, pero 
por lo mismo aquel orden que sería exigido por la naturaleza ya 
no sería sobrenatural, sino natural; y si por el contrario se trataba 
de una aspiración veleidosa, no exigitiva, no probadora de su po­
sibilidad ni de su realidad (sino sólo de su gran conveniencia) en 
este caso no negaría lo sobrenatural, pero .no se vería por qué in­
tentaba introducir tan insistentemente en su filosofía este ele­
mento. 

II. Lo más propio de Blondel. 

En mis dos obras sobre Blondel expuse con cierto detenimiento 
la lógica interna que ha creado la polémica de tantos años alre­
dedor de estos temas que en gran parte fueron promovidos por 
Blondel (1). En este momento no interesa repetir lo mismo. El ho­
rizonte se ha despejado de nubes. Interesa hoy día, a mi ver, una 
cuestión que todavía queda en pie. 

(1) La FiLosofía de la Acción. Consejo Superior de Investigaciones Cientí­
ficas. Instituto Luis Vives. Madrid 1943. Fil-Oaofia blondeliana, Editorial Balmes, 
Barcelona 1944. 



[11) EL SENTIDO PROFUNDO DE LA FILOSOFÍA DI!. BLONDEL 

La cuestión que hoy día queda en pie es: ¿Acaso será todo pro­
blemático en Blondel? ¿Todo estará sujeto a discusión? ¿No habrá 
un núcleo fundamental y céntrico, una intención profunda, que 
pueda subsistir sea cual fuere el resultado de la polémica alrededor 
de los temas explosivos? 

Opino que este punto se ha examinado poco. Nos ha sucedido algo 
parecido a lo que pasa cuando se hace el resumen de la historia 
de una nación: nos dan una lista de sus gobernantes, de sus gue­
rras, y de sus grandes triunfos o derrotas; con esto ya está dicho 
todo y el historiador parece quedar satisfecho. iEn realidad lo que 
es a veces el alma de aquel pueblo ha quedado en la penumbra del 
olvido; se ha filtrado por las mallas de la red, y ésta ha recogido 
solamente lo más voluminoso, no precisamente lo más importante, 
lo más interesante. 

Ahora bien, en mis dos obras sobre Blondel, a que he aludido 
antes, si bien insistí, después de exponer su filosofía, en las criticas 
a que podía sometérselo, porque en aquellos momentos esto era 
realmente oportuno (como quizá la historia de los últimos doce 
años ha comprobado bastante) no obstante indiqué también que 
quedaban muchos puntos de valor indudable en Blondel, sobre los 
cuales se podría insistir algún día. Aún no se ha hecho a ·fondo este 
balance positivo del blondelismo. No pretendo ahora pretenderlo, 
pues esto exigiría una voluminosa obra. Señalaré no obstante al­
gunos rasgos. 

Ante todo, el primer rasgo que me interesó al leer a Blondel 
fue la declaración al Canónigo Mallet, que Blondel formuló en 
1904 con las siguientes palabras: «Mi intento ha sido siempre es­
tablecer ,que un método de inmanencia, íntegramente desarrollado, 
rechaza la doctrina de inmanencia». O, como subraya en La Pensée 
de 1934: «Analizando el fenómeno, independientemente de toda 
ficción idealista o realista, llevemos hasta el término esta crítica 
interna» (2). 

Se me dirá que en el fondo no es nueva la idea, que la realiza­
mos corrientemente en la Crit.eriologia: examinando nuestro mismo 
pensamiento - es decir, nuestra inmanencia - comprobamos que 
nuestros conceptos cuando expresan la verdad sobre la existencia 
de nuestros proipios actos de conciencia, inmediatamente intuidos 
en su presencia «en si», verifican las nociones tradicionales de 
~verdad», de «certeza», de «existencia», de «ser», etc. en sentido 
transcendente. 

Es verdad. Y aún se podría añadir que ni siquiera es original de 
nuestros escolásticos esta idea, ni de Descartes, sino que ya en San 
Agustín se halla precisamente cuando quiere refutar al escéptico. 

No obstante no he visto ningún sistema filosófico en que este 
modo de proc·eder sea el eje, sea lo predominante, sea el nervio que 
de parte a parte atraviesa todo el sistema y dirige su desarrollo 
Observar de esta manera la acción, para descubrir lo que en ella 
está implicado, y hacerlo sin cesar, en el conjunto de la elaboración 
filosófica, esto es lo que propiamente constituye, a mi ver, la origi­
nalidad de la Filosofía de la iA.cción, y lo que le ha merecido este 
nombre. 

(2) La Pensée, vol. 1.0 , París, 1934; pág. 236. 



6o JUAN ROIG GIRONIILLA, S. l. [12l 

Ahora bien, dice Blondel, la misma «palabra fenómeno ni tiene 
sentido más que por una tácita referencia a un orden [el de aquello 
que se «fenomeniza» o manifiesta, es decir el de la cosa «en sh] 
diferente de aquél en que pretenden mantenerse y aislarse» (3). 
Del mismo modo pasa con la noción de «noúmeno», que pronuncian 
«sin quizá advertir bastante que esta última palabra implica una 
petición de principio, puesto que expresa solamente en función de 
lo pensado lo que por hipótesis debería ser considerado como in­
dependiente del pensamiento que se podría tener de éb ( 4). 

Examinando, pues, la inmanencia se descubre en todo «fenóme­
no» que tiene algo de «en sb; y en todo «noúmeno» del que pen­
samos, que tiene algo de conocido o pensado; lo cual nos lanza a la 
trascendencia. 

Ahora bien, examinando sin prejuicios kantianos ni idealisticos 
el pensamiento en su contenido o representación, la primera y más 
elemental de ellas es la del cosmos material. J>ero este cosmos es tal 
que descubrimos en él, que realiza a la vez un «pensamiento» : las 
ciencias naturales descubren ·en él leyes, gracias a las cuales lo 
comprendemos cada vez más, leyes que nosotros no creamos, sino 
que descubrimos como .realizadas ya y encarnad.as en el cosmos, 
patentes en el finalismo interno de la materia. En este sentido lla­
ma Blondel a este primer peldaño de realidad «pensamiento cós­
mico». 

Sin embargo, aunque sólo podemos entenderlo precisamente su­
poniendo su radical inteligibilidad, o de derecho, nunca realizamos 
de hecho a nuestro nivel humano, esta adecua,ción perfecta: a otro 
nivel fon tal, en Dios, se identifican por necesidad «pensar y ser>, 
«esencia y existencia»: a nuestro nivel sólo parcialmente reduci­
mos lo existencial a leyes esenciales, y el ser a pensar. 

Esto nos lleva no sólo a llegar a Dios ya desde el principio, sino 
a advertir que tanto en nosotros, como en la realidad cósmica que 
aprehendemos, hay una incurable dualidad: en la realidad hay un 
aspecto «conceptuab (noético lo llama Blondel) y un aspecto de algo 
inefable, individual, que aprehendemos instuitivamente o de modo 
«contemplativo» (pneumático en la terminología blondeliana), de 
suerte que el desarrollo del conocimiento analítico, discursivo, razo­
nador, sistemático, nos lleva a la contemplación; y viceversa, esta 
captación profunda de la individualidad nos lanza al afán de fil­
trarla si pudiese ser totalmente, sin poso ni residuo, en términos de 
ciencia, conceptuales. Es la diplopía, dice, que no deja reposo a nues­
tro pensamiento itinerante, siempre menesteroso, siempre tendien­
do hacia un término supremo (Aquel Pensamiento que pensándose 
a ,sí mismo, en sí lo ve todo, y pone en todo lo que hay de inteligi­
bilidad o verdad, Dios, Ejemplar supremo), lejos de hacer al hom­
bre creador de inteligibilidad o verdad con sus pobres formas a 
priori; sin este término supremo ( es decir, si las cosas no fuesen 
de derecho radicalmente inteligibles, como dice nuestra Metafísica, 
para la cual «ens et verum convertuntur») no tendría sentido el 
pensamiento; pero si alcanzásemos este término totalmente de he­
cho a nuestro nivel humano, tampoco tendría sentido,. pues ni si-

(3) o. c., pág. 234. 
(4) o. c., pág. 62. 



EL SENTIDO PROFUNDO DI LA FILOSOFÍA DE BLONDEL 61 

quiera formularíamos juicios (es decir, con términos universales,que 
prescindiendo dejan algo de adecuación posible sin efectuar), ni 
.avanzaría nuestra ciencia (pues con una sola intuición lo abarcaría 
todo), ni quedaría un r,esiduo para pensar en rm acto ulterior con 
que expresamos el pensamiento a otro o a nosotros mismos: la im­
plicación más honda del pensamiento es precisamente la existencia 
de Dios. El «acto puro> de Gentile, no tiene nada de «acto puro» si se 
coloca al nivel humano, y así como el simio es un «imitador» o «re­
medador> del hombre, asi el hombre que se erige en fuente del 
pensar y de verdad es «simia Dei>. 

El pensamiento, pues, que es fiel a sí mismo, no puede detenerse 
en su ascensión sin pasar desde lo presente ante los sentidos, a la 
inteligibilidad encarnada en ello; y desde ahí por progresivas as­
censiones hacia una verdad cada vez más perfecta, hasta Aquel que 
por ser Infinito tenga en si mismo adecuación de Ser y Pensar. De 
modo parecido advierte Blondel que la misma realidad presente no 
.sólo encarna un radical noetismo, sino que se nos presenta esca­
lonada en peldafí.os, cada uno de los cuales, para usar la expresión 
de Santo Tomás, es tal que en él se toca lo supremo del inferior y 
lo ínfimo del superior. [)esde la materia de la sensación advertimos 
la llamada al ascenso al «pensamiento orgánico>, de ahi al «pen­
,gamiento psíquico>, de ,éste al «pensamiento pensante>. 

Oponiéndose en esto :Biondel a Bergson (consta que ésta fue 
su \ntención por un borrador o <<Plan de La Pensée> publicado pós­
tumo) (5), echa mano de las experiencias de Boutan que sometía 
simultáneamente a un nifio y a un mono a la misma prueba: se 
les entregaba a cada uno una hucha con resorte secreto, dentro de 
la cual había unos dulces. Rabia de aprender a abrirla par poder 
comer los dulces del interior. Mientras que el animal permanecía 
.siempre en el mismo plano de un impulso aturdido, con aprendizaje 
nuevo para cada caso, el nifío que al príncipio se hallaba en con­
diciones de inferioridad, bien pronto aprehendía algo superior, lo 
que llamaríamos la «razón formal>, gracias a la cual ,en cuanto 
.superaba al animal ya seguia un progreso ininterrumpido. 

También las experiencias con las tres nifias sordomudociegas 
Elena Keller, Maria Heurtin y Lidwina Lachance descubren a 
Blondel el rasgo más tiptco del hombre, gracias al cual se inició 
su proceso ,educativo, que rompió el espeso muro que las tenia amu­
-ralladas en su recinto interior: «mientras que el animal permane-
-ce encarcelado y esclavizado en el orden inmanente de las fuer-
'Zas a las cuales se adapta como una parte al todo, el hombre tien­
de constantemente a la inquietud, a la afioranza de lo que aún no 
es, de lo que deberla ser, de lo que querría sentir o producir; y ahi 

(5) Plan de la Pensée. Giornale di Metafísica XIV<1959) n. 3; tirada apar­
te, pág. 18: «Les expériences de Boutan et la critique de la th~se bergsonienne 
s'ur l'unité primitive d'un simple élan vital qui, en cours de route, se triiur­
querait en trois directions alors que la vérité consiste l montrer que, des l'ori­
,gine, il y a double tendance et que cette croissance de la vie et de la pensée 
va au devant d'une force transcendante qui la complete sans supprimer l'as­
cension naturelle préordo,nnée l cette élévation .de la spc:mtanéité jusqu'a l'union 
de- la raison el .. de 1''5prit l Uti8. vie qUi n'eat pl~ fmm'arterite 6 1á náturé ínais 
áppelff • la clépalliíén. 



JUAN ROIG GlltONELLA, S. I, 

está el principio común del arte, de la 'Ciencia, de la moralidad, de 
la aspiración religiosa» ( 6). Así se llega hasta comprobar el ca­
rácter «absoluto:i> del pensamiento, que transciende todo lo me­
r~mente contingente y meramente singular-finito, para tener sen­
tido sólo en cuanto r·eferido a un Absoluto, Necesario e Infinito: 
«Intrínsecamente, la conciencia naciente es un pensamiento que 
se busca, que se eleva, que se desarrolla más allá de toda reali­
dad percibida o conocida, para tender a lo infinito, ,que todavía 
no tiene un nombre fijo para ella» ('7). Es en el fondo el clásico 
proceso agustiniano que por el carácter más esencial en la verdad 
y en el pensamiento (lo mismo que en el ser, portador de esta 
atribución) su absolutez y necesidad, halla que sólo tienen sen­
tido si están radieada:s en el Infinito, Dios, Pensamiento pleno. 
En El se verifica la hermosa definición de Aristóteles: n vónmc; vo­
Í)oEwc; vóncrn; (8). 

A este proceso podría añadirse otro aspecto no menos intere­
sante- Si el anterior fuese llamado «proceso ob,jetivo» o del pen­
samiento (tanto las cosas que realizan una verdad o pensamien­
to, como lo pensado o aprehendido de ellas), éste podría ser llama­
do «proceso subjetivo», o con otras palabras de corte más conoci­
do y usado dentro del ámbito de nuestra filosofía, la «certeza 
libre», y dentro de la terminología teológica el «pius credulitatis 
affectus»: la aportación subjetiva, tanto en la fidelidad al bien 
moral aprehendido y al cual ,queremos mantenernos despiertos, 
como a la luz vislumbrada: en otras palabras, toda la disposición 
subjetiva que se requiere no para dar validez objetiva a razones 
y pruebas (que ya de suyo tendrán la que les incumbe) sino para 
que de hecho sea interiorizado, admitido, reconocido, o sea para 
que de hecho sea también válido subjetivamente, lo que ya lo sería 
de suyo objetivamente, pero que no seria de hecho captado ni ad­
mitido por el sujeto sin esta necesaria ayuda, como los cristales 
de los anteojos del miope no le hacen ver lo que no hay, sino que 
confortan su facultad visiva para que vea con sus débiles ojos de 
hecho, lo que hay, pero que no hubiera visto. 

Desde el ,mismo principio de su obra de 1893 había notado Blon­
del este aspecto que de antiguo ha tenido muy presente nuestra 
Filosofía Cristiana, pero que es olvidado por la filosofía raciona­
lista: «Yo no pretenderé conocerme y experimentarme, adquirir 
la certeza ni apreciar el destino del hombre, sin echar al crisol 
todo el hombre que yo llevo en mí. Es un laboratorio viviente este 
organismo de carne, de apetitos, de deseos, de pensamientos cuyo 
oscuro trabajo siento sin cesar: he aquí dónde ha de hacerse ante 
todo mi ciencia de la vida» (9). 

Estas páginas del segundo volumen de La Pensée contienen 
abundantes y hermosas ideas de espiritualidad para el intelectual 
que no quiera cometer el «pecado contra la luz» de que habla 
Newman. Y lo mismo que se dice en el volumen del .Pensamiento se . 
dirá en el del Ser, como ya se había dicho en el de la Acción. Para 

(6) La. Pensée, vol 1.0 , .pág. 105. 
(7) o. c., pág. 99. 

(8} · ¡\lle·t. -12, . 9; ÍÓ74 .b. . . 
(9) L' Action . . París 1893; pág, :xn::·. 



( 15) EL SINTIDO PROFUNDO DE LA FILOSOFÍA DE BLONDEL 

buscar dos frases escogidas que resuman el meollo o sentido inti­
mo del blondelismo, escogería estas dos frases de La Acción: 

l."' (La prueba de la existencia de Dios «es para nosotros menos 
una vista que una vida [moins une vue qu'une vie]. No resulta de 
una especulación; está ligada a todo el movimiento del pensamien­
to y de la Acción» (10). 

2.~ Ante este dinamismo del pensamiento, del ser y de la ac­
ción, que señalan como una asíntota el límite supremo a que 
tienden sin llegar a poseerlo nunca en este orden de la vida pre­
sente, se pide al hombre la «opción», su decisión de fidelidad y 
sumisión al orden del ser, o al contrario de rebeldía erigiéndose 
a sí mismo en Absoluto, o buscando en algún fetiche un substituto 
de Dios, tanto si este fetiche es de barro, como .si es «la Ciencia), 
«la Cultura», «la Razón», o «el Dominio» o cualquier otro: «L'hom­
me aspire a faire le dieu: étre dieu sans Dieu et contre Dieu, étre 
dieu par Dieu et avec Dieu c'est le dilemme»; <<el homtre aspira 
a hacer de dios: o bien ser dios sin Dios y contra Dios, o bien ser 
dios por Dios y con Dios, éste es el dilema» (11), palabras en verdad 
atrevidas, pero que en el sentido en que fueron escritas por Blondel 
entrañan una profunda verdad. 

Pide Blondel que el hombre ansíe conocimiento «concreto), 
<,real», «contemplativo» ; que no se resigne a meras ideologías de 
laboratorio o a una «Weltanschauung» de virtuosismo dialéctico, 
como es el que aparece en los sistemas postkantianos frecuente­
mente. Más aún, le pide la actitud de fidelidad expectante para 
que ante los atisbos de un «plus» sumamente conveniente, suma­
mente deseable, ,que puede ofrecernos Dios, escudriñemos la His­
toria para descubrir si efectivamente en ella consta que Dios mi­
sericordiosamente ha accedido a encarnarse elevando al hombre 
a una dignidad así rescatada: «Esforzarnos por no hacernos in­
dignos de ello, buscar qué disposiciones de espíritu requeriría de 
nosotros esta Bondad para ser acogida, entrever qué medios po­
drían hacérnosla discernir si existe de hecho, y qué peaje sería 
sin duda el precio de tal comunicación» (12). Lo cual supone exa­
minar «si en el orden histórico ha:y hechos [la Revelación] que 
correspondan a estas solicitaciones de nuestro pensamiento» (13'). 

Pero la trilogía tiene una segunda parte : L' Etre et les e tres; 
el Ser y los seres. El mismo título ,con la contraposición entre «el 
Ser» y el plural «los seres», ya descubre su intuición fundamen­
tal: los seres no serían seres si no estuvieran lanzados al Ser, a 
una plenitud anclada en el mismo orden ontológico. 

Tomemos una bellota: ;,qué es este extrafio ser? Para saberlo 
ha:y un medio muy sencillo: echémosla al surco, que desarrolle 
sus potencialidades. La definiremos finalmente como «aquello que 
es lo que tiende a ser ... » tal, una encina. ¿Qué es nuestro pobre 
ser mendicante de más ser, sino una potencialidad en tránsito 
de actuación? No tendría sentido nuestro ser, si no fuese por los 
rasgos de plenitud de ser ( de necesidad, en medio de su contin­
genci~; de verda_d,. en _medio _de su ser sin raz_ón suficiente en sí; 

(10) o. c., pág. 384. 
(11) o. c., pág. 256. 

(12) · La Pensée, ·vol.· ú, París 1934, p'ág. 340. 
(13) o. c., pág. ~4~. . . 



JUAN ROIG GIRONELLA, S, 1, 

de bondad, en medio de su inevitable afán de mayor perfección 
hasta la felicidad), rasgos sin los cuales ni habría en nosotros el 
resto de ser que somos, pero con los cuales solos, sin la consecu­
eión de su término ni podríamos ser lo que somo.s, así como un 
mendi'go no sería mendigo si no tuviera que mendigar la riqueza 
que no tiene y que pide; pero tampoco lo sería si ya la poseyera, o 
.si supiera que no ha de alcanzarla (pues no la .mendigaría). 
Nuestra ontología, dice B1onde1 «quizá más exactamente sería lla­
mada una ontogenia» (14). Somos «viatores», no «compr,ehenso­
res)) ; nuestro ser humano, como también todos los seres que nos 
rodean, diría San Agustín, con sus intuiciones de genio, «cuando 
nacen y tienden a ser, con cuanta mayor celeridad crecen para 
ser, con tanta mayor priesa caminan al no ser. Tal es su mane­
ra. Tanto les habéis dado, porque son partes de cosas que no coe­
xisten jamás simultáneamente, sino que por la alternativa de su 
desaparición y de su sucesión contribuyen todas a componer el 
todo cuyas partes son> (15); y así extendiéndose con el movi­
miento en el tiempo, mediante la actuación de sus potencialida­
des, van buscando más ser, aun corriendo el riesgo de perder el 
que ya tienen. 

De aquí viene el sufrimiento del hombre que si padece con la 
caducidad y al ver perecer a los seres que ama, es precisamente 
porque está lanzado a una plenitud de ser, que aún no es, pero 
sin cuya aspiración ni sería lo que es. Oigamos las mismas palabras 
del santo de Hipona: todas las cosas «van a donde iban para el 
no ser 'Y despedazan el alma con deseos pestilenciales, porque 
ella quiere ser y gusta de descansar en las cosas que ama. Y en 
ellas no hay agarradero para el descanso, porque no tienen fir­
meza; huyen, ¿y quién las perseguirá en su huida con el sentido 
de la carne? ¿Y quién puede echarles mano aun cuando están pre­
sentes? ¡Lerdo es el sentido de la carne, porque es sentido de carne 
y tal es su condición! Es suficiente para una cosa distinta de 
aquella para la que fue hecha; pero no lo es para detener el flujo 
de las cosas transitorias desde su debido principio a su fin debido. 
En vuestro Verbo, por quien fueron creada.is, oyen el inflexible de­
creto: de aquí y hasta alli> (16). 

Sin embargo el hombre puede intentar romper su dinamismo 
profundo, con soberbia fingirse ser como Dios y atribuirse una 
plenitud que no tiene, pero a la cual no puede cesar de aspirar. 
Lo descri'be el mismo San :Agustín: «¿Y qué mayor soberbia que 
la de afirmar con prodigiosa locura que yo era naturalmente lo que 
sois Vos? Porque como yo fuese mudable, y conociéndolo yo en 
que quería ser sabio precisamente para convertirme de peor en 
mejor, prefería antes opinar que Vos erais mudable, que creer de 
mi que no era yo lo que Vos sois> Cl'i). 

Pero Agustlin después de su dramática lucha llegó a leer en 

(14) L'Etre et lea ltf'es. E11ai d'ontoloQie concrf}te et mtéQf'ale. Paria 11135, 
p6g. 234. 

(l(i) S. AGUS'rIN, Confeli<mu, libro IV, cap. X 
(16) o. c., ibid. . ·. , 
(17) o. c., libro IV, cap. XV. 



EL SENTIDO PllOFUNDO DE LA FILOSOFfA DE BLONDEL 

las entrañas de los seres su lección del Ser, según describe ma­
.ravillosamente cuando dice: ~Y volví los ojos a las demás cosas 
,que estan debajo de Vos y hallé que ni del todo son, ni del todo 
no son. Son porque vienen de Vos; no son porque no son lo que 
Vos sois. Porque aquello verdaderamente es que permanece inmu­
-tablemente. Para mí es bueno estar con Dios, pues si no perma­
neciere en El, en mí tampoco podré. Mas El, permaneciendo en 
Si, renueva todas las cosas, y Vos sois mi Señor, porque no tenéis 
necesidad de mi bien> (18). 

Las páginas de Blondel sobre el Ser y los seres tienen un mar­
·cado sabor agustiniano, que percibirá cualquiera que haya leido 
a ambos. Pero nos es forzoso dejar el cotejo de ambos e intentar 
-condensar con la intuición profunda y fundamental de Blondel 
en esta segunda parte, su camino para el ascenso desde los seres 
;al Ser. ¿Cuál es •este camino? 

Si dejamos a un lado lo que se refiere a la teoría de la «ilumi­
nación» y otros puntos afines (que darían lugar a discusiones y 
-críticas) podemos ahora fijarnos en otro aspecto: su proceso es 
sencillamente, con ot.!'as palabras, el proceso que sigue Santo To­
más en la «quarta via» o de los «grados de ser». 

Dejando también de lado la preocupación exegética (tanto en 
las palabras del Angélico, como en las de Blondel) para captar 
su gesto original, que a su manera quizá prolongue el movimiento 
,del gesto, podríamos decir: el ser nos aparece forzosamente ca­
paz de . llevar una consistencia, que no sobrellevan los seres que 
·aprehendemos: no podemos siquiera decir «ser> sin que ahí esté 
latente la verdad de que no todo es potencial, que no se explica 
-el acto por la potencia, sino la potencia por el acto; no se explica 
el simple por el compuesto, sino el compuesto por la unidad; no 
se justifica el carácter absoluto de que es portador el ser en cual­
-quier juicio sino por su radicación en el Absoluto e Infinito; en 
otras palabras, no se comprende que haya un «grado» de ser, sino 
por el que en sí mismo tiene la raíz de la sociabilidad o necesidad 
de los predicados, que le hacen ser sin grado. Por otra parte ni 
dentro, ni fuera de nosotros •percibimos cualquier ser con esta 
-plenitud de ser; luego es requerida la realidad de este Ser, ya 
que en un desarrollo meramente inmanente y fenoménico, nunca 
habría más que .aprehensión perpetuamente frustrada de ser, 
y sin embargo aprehendemos que es bien real el finalismo, la 
·causalidad, la realidad de los seres tendiendo a ser. 

Si finalmente pasamos a la tercera parte de la trilogia, La 
Acción, vemos en ella un proceso parecido. Todos tenemos el con­
·cepto de acción como un concepto que entraña en sí perfección, en 
cuanto que sólo el que esta en acto, sólo el ser ·que tiene una 

·perfección, puede manifestarla causándola en otro, mediante el 
ejercicio de la causalidad o acción. Ahora bien, todos los agentes 
·que observamos realizan una acción que no es plenamente acción; 
su acción está mezclada de «pasión>. En efecto, ningún ser hay 
entre los creados y finitos que observamos, que se dé a si mismo 
-ias leyes metafísicas y físicas con las cuales actuará, leyes que no 
.se crea él a sí mismo, sino que le son dadas lo mismo que su pro-

ua> O. c., libro VII, cap. XI. 



66 JUAN JtOIG GIRONELLA, S l. 

pia naturaleza, con su finalismo propio. Según la frase de Santo­
Tomás «ut mota movent>. ¿Dónde está el Agente plenamente tal,. 
sin atisbo de receptividad o de pasión? 

Esta es la idea central del primer volumen de La Acción pero, 
el segundo volumen, que reproduce en sus líneas generales el 
ritmo cíclico de la tesis homónima de 1893, tiene un proceso dis­
tinto. Observemos 1a Acción humana: sus mismos logros, el con­
junto de su proceso ascendente, declara su profundo dinamismo. 
Así como podría decirse, por ejemplo, que aquel ser que se an­
gustia ante el pensamiento de la muerte, revela por lo mismo· 
una ci,erta proporción o aptitud para sobrevivir, atptitud que es co­
mo el correlato explicativo de la angustia, asimismo el ser que 
manifiesta constitutivamente en su acción un dinamismo aseen-­
dente progresivo, demuestra la capacidad implicada en él. Ahora 
bien, la acción humana, por la infinitud de que es portadora, des­
pués de trascenderse a sí misma y todo lo que la rodea, se ex­
tiende hasta Dios, implicando con ello la afirmación de su exis-­
tencia-

IIT.° Conclusión 

Blondel ha dado un mensaje a los filósofos de hoy. Les ha 
dicho que la filosofía no es una ocupación de entretenimiento: es· 
algo muy serio porque en ella puede jugarse el hombre su destino · 
último, al reconocer o no reconocer el sentido de su vida: «Hacer 
de la Filosofía una simple curiosidad, un edificio de conceptos 
abstractos, una simple teoría crítica del conocimiento, es, pues, . 
desnaturalizarla, esterilizarla y, por una mutilación contra su na­
turaleza, hacerla no sólo vana y artificial sino peligrosa y con 
frecuencia maléfica para la vida real de la humanidad, que tiene 
necesidad de un equilibrio siempre en movimiento, de una nor­
ma real de pensamiento y de una regla de conducta» (19'). Estas 
son sus palabras. 

Les ha dicho que no basta colocarse ante las ideas como se 
coloca un químico ante el tubo de ensayo o ante el crisol: es la 
propia sangre la que se analiza en el tubo de ensayo; es todo el 
hombre el que ha de echarse al crisol. Es decir, para hallar la 
verdad el hombre ha de amarla, ha de buscarla, más aún, ha de 
acomodar su conducta a la moral, a lo que su conciencia le dicta . 
allá en lo más hondo, como recto. Se suscitan por asociación las 
palabras parecidas del Salvador, cuando reprendía a los judíos 
por su incredulidad: <<Si quis voluerit voluntatem eius /acere, cog­
noscet de doctrina utrum ex Deo sit» (Juan '7, 17); «Quien quisiere 
cumplir su voluntad, conocera si mi doctrina es de Dios». 

La filosofía de Blondel en los ambientes idealistas, en los posi­
tivistas, en los paganizados de hoy día, ha ejercido una acción 
bienhechora. !Más aún, el finitismo, mal radical de hoy, halla en 
Blondel un decidido opositor. No hace mucho publicó el distinguido 
filósofo alemán Fritz J. von Rintelen su conocida obra Philosophie 
der Endlichkett als Spiegel der Gegenwart, Filosofía de la finitud: 

(19) Études blondélienne8. Vol 1.0 , París 1951, pág. 76. 



EL SENTIDO ~ll9f\Jf<fl>O DE f:.·,!\ f~Lq~Of'Í.,\-~ DE BLONDEL 

como espejo de la actualidad (20), y en ella combatía enérgica­
mente esta finitud o finitismo. ¿No es éste el eje del problema 
que se plantea por ejemplo Heidegger, bajo fórmulas diversas 
que en el fondo equivalen a lo mismo? Y, ¿no es precisamente la 
finitud de su «Sein>, sin caracteres necesarios y absolutos, no 
radicados en el Sier absolutamente Necesario, lo que da pie a las 
criticas que se pueden dirigir contra él? Ante estos filósofos pue­
de decirse que Blondel es filósofo que revela las implicaciones del 
Infinito en el seno de lo finito: «:No hay ni un fenómeno que, para 
subsistir como tal, no implique el Infinito, transcendente realmen­
te el universo entero. Y ¿acaso no es precisamente a condición de 
suponerlo así, que ha logrado éxito el cálculo en la práctica mis­
ma?> (21). 

Es sumamente significativo el «Elx-libris» de Blondel y mas aún 
la explicación que de él da. el mismo. Hay en él tres ramos ve­
getales que se entrelazan y tres animalillos sobre ellos. son: una 
espiga de trigo, que le sugiere la tierra de Borgoña, el orden geo­
métrico de la razón que chupa su savia de la fecunda tierra de 
la vida, espigas que son un prenuncio del pan eucarístico 
superior a la realidad presente; un racimo de uvas pen­
dientes del pámpano de la vid, que le recuerda su Costa de Oro 
natal, con el vino que llenará el cáliz de la transubstanciación; el 
ramo de olivo le recuerda el olivo de su Provenza adoptiva, con 
el aceite de la unción santa. Los tres animalillos son: el saltamon­
tes que, como dice Blondel «me ha parecido siempre el emblema 
de la acción, acción que es siempre un riesgo, siempre un aban­
donarse a fuerzas desconocidas, siempre una sorpresa porque por 
muy calculada que sea, necesita concursos que no podría ente­
ramente prever ni dirigin (22); la cigarra, «hermosa imagen de 
esta vida contemplativa, más alta que la acción transitiva, y que 
parece fea y muerta al mundo de que se ha desprendido, pero 
que, siempre dispuesta a los actos sublimes, se deja llevar por 
el vuelo ardiente de la caridad» ( 23); en fin, la larva o gusano 
de la vid, la Deilephila elpenor o amiga del crepúsculo umbroso, 
que se transformará en mariposa. Entretanto esta oruga se yer­
gue a lo alto apoyándose sobre sus anillos inferiores, como si bus­
case la luz, aunque en realidad está ciega: «parece tener ojos y 
no obstante todavía está ciega, como nosotros que creemos ver 
y que obsesionados por las apariencias, quedamos cerrados para 
las realidaides invisibles, Psyché, siempre rodeada de sombras aca. 
abajo, hasta cuando está bebiendo del cáliz divino. Pero en este 
mundo, ¿qué más podemos ser que esta larva ciegamente levan­
tada hacia la luz, initium aliquod creaturae quod Deus ipse perfi­
ciet? Y mis emblemas no suben más arriba puesto que esta actitud 
expresa la cumbre de nuestra vida mística. Y es también el sen­
tido de la inscripción sacada de un texto tomado, no literalmente, 

(20) En Espafia se ha publicado: La finitud en el pensamiento actual y la 
infinitud agu.,tiniana. Madrid 1959. 

(21) L'Action, 1893, pág. 91. 
(22) Bulletin des Amis de ·Maurice Blondel; ·n,0 3. Aix-En-Provence 1952, 

pág. 6-7. 
(23) o. c., pág. 7. 



'ª J • JU'AN JlOIG QfllONILLA, l. l.· [10} 

de San Pablo: Per ea quae videntur et absunt ad ea quae non vi­
dentur et sunt. Al principio me había servido de las palabras: 
quae videntur et non sunt; pero un escrúpulo me vino: ¿no es 
esto deprimir demasiado las apariencias que son la arena de 
nuestra opción y que contienen una potencia de recompensa o de 
represalias, según el uso que habremos sabido o querido hacer? 
¿No hay que decir (pensando que es el deseo del pecador lo que pe­
recerá pero no su voluntad pecadora) que estas cosas tentadoras 
que uno imagina poseer y gustar a fondo, pasan, se van, más aún, 
que en el mismo instante en que pensamos atraparlas y embría­
garnos con ellas, están ya en cierto modo ausentes? Más aún, no 
hacen sino faltarnos, desunt, ellas son, si se puede decir así, adeu­
dadoras, no siendo en sí mismas más que estimulante para la op­
ción que hubiera debido ser buena y que en este caso, les habría 
conferido el precio de que las habría enriquecido el plan divino, 
asimilándonoslas, mientras que apegándonos a sus atractivos fu­
gitivos y culpables lo hemos perdido todo ... estas cosas y todo 
el resto. ,Están ausentes de sí mismas. Si me limito a decir de las 
cosas invisibles que simplemente son, es porque en efecto ellas no 
solamente nos están presentes, adsunt, como uno estaría tentado 
a poner, por simetría con el otro término de la comparación. Pues 
son verdaderamente con toda la fuerza del término y con todo el 
sentido de la palabra: son en sí, son por nosotros, y hasta son 
en nosotros para constituir la solidez indestructible de nuestro ser 
espiritual» (24), el «solidabor in Te, in forma mea>, de San Agus­
tín, que repite Blondel (25). 
, Este es el sentido íntimo de la obra de Blondel, tal como él 
mismo nos lo ha descrito. En un borrador que se conserva en el 
cual escribió un plan o índice de La Pensée que entonces proyec­
taba escribir, tiene estas palabras con que voy a poner fin: «Un 
incrédulo decía un día que si conociese cuál es el camino de Da­
masco, se guardaría bien de ir por alli a pasearse. Els esto todo 
lo contrario de la actitud verdaderamente cuidadosa de probidad 
y animosa hacia su deber. Esta disposición es de tal importancia 
que sin ello nada puede llevar al éxito, y por ella la verdad ya 
está anticipada, aunque fuese en la oscuridad más dolorosa» (26). 

Dentro de este plan de aportación libre y voluntaria a la luz, 
de adhesión sincera a la Verdad apenas vislumbrada, pronuncia 
Blondel la última palabra de su obra L'Action: «Si se me permite 
afiadir una palabra, una sola, que rebasa el dominio de la ciencia 
humana y de la competencia de la fl.losofia, la única palabra 
ante el cristianismo, capaz de expresar esta parte, la mejor, de la 
certeza, que no puede ser comunicada porque no surge más que 
de la intimidad de la acción enteramente personal, una palabra 
que sea ella misma una acción, hay que decirla: Es» (27). 

Juan ROIG GIRONELLA, s. l. 

(24) o. c., pág. 8. 
(25) L'Etre et tes ltres. Pág. 496 (cfr. S. AGUSTIN, Confesiones, libro XI, 

cap. XXIX-XXX). 
(26) BLONDEL: Plan de la Pemée. Giornale di Metafísica, XIV (1959), n. 3, 
(27) L'Action 1893, pág. 492. 


