
EDITORIAL-

g¡ amo'l a la ve'ldad 

Varias revistas de cultura se han hecho eco estos últimos meses, 
de la exhortación del Sumo Pontífice, contenida en su primera En­
cíclica: amor a la verdad. Con esta ocasión ha vuelto a plantearse 
un tema que siendo antiguo, se1·á siempre nuevo: Tampoco faltan 
- ha dicho - los que, si bien no impugnan de propósito la verdad, 
a<loptan, sin embargo, ante ella, una actitud de negligencia y sumo 
descuido, como si Dios no les hubiera dado la razón para buscarla 
y enconttarla. Tan reprochable modo de actuar conduce, como por 
espontáneo proceso, a esta absurda afirmación: todas las religiones 
tienen igual valor, sin diferencia alguna entre lo verdadero y lo 
falso. · 

Son muchos los factores que intervienen en esta actitud de cri­
sis; uno de ellos es sin duda el avance de la problemática. A medida 
que avanza la crítica, a medida que se descubren nuevas zonas 
por explotar, siente el hombre que "aquella" actitud espontánea 
que tenía antes, ha de ser perfeccionada; entonces corre el peligro 
de sentir vértigo y despeñarse en el "tanto da", "todo es igu¡al", 

Si no· está movido en sus íntimos resortes por el amor a la ver­
dad, y am.or llevado a un grado muy subido, fácilmente tomará 
diversas posiciones, que son siempre en el fondo un modo fácil de 
esquivar el problema. Tal es la actitud que consiste en entronizar 
como definitiva la búsqueda, la indecisión, la incertidumbre, la 
problemática ; entonces lo que es medio se convierte en fin; y de 
ahí finalmente se pasa a conceder los mismos derechos a un aserto 
que a otro, a la verdad que al error. No se estudia ni se separa 
bastante la actitud moderada de respeto hacia aquel que va equi­
vocado, en la hipótesis de .que haya diversidad de pareceres (acti­
tud que es sencillamente caridad cristiana), no se separa, de la 
posición que• convierte esta hipótesis en tesis definitiva: "todo es 
igual, lo mismo da uria cosa que otra, hemos de comprenderlo ... " 

«Comprenderlo», es decir, colocarnos con simpatía en su inte­
rior, a fin de nunca imputar lo que no es, y a fin de defender todo 

; fo qUEVirealmente es defendible. Eso· sí, eso es caridad cristiana. 



[3] EL AMOR A LA VERDAD 

· También explicarnos aquello que no podamos aprobar: decimos 
por ejemplo en catalán hablando de alguien que ha caído en gra- , 
ves desórdenes: no lo apruebo pero me lo explico, es decir, com­
prendo, tomo nota, me hago cargo, de todos los factores atenuantes 
que hay en una culpa o en un error, que rechazo como culpa o 
como error. 

Todo esto está muy bien. Lo que no lo está es un mutismo sis­
temático en lo que se refiere a ciertas zonas de verdad, que no tiene 
nada que ver con el acto caritativo de decir en tales circunstancias 
provisoriamente sólo aquello que entonces se puede asimilar, sino 
que es un callar siempre o casi siempre, tales y tales verdades, 
para congraciarse así a los de actitud adversa, o para capitular 
ante el moderno ídolo de la moda intelectual, este Moloch de «todos 
lo dicen», «todos le tendrán por anticuado», como razón suprema 
ante la cual ya no se tienen en cuenta los derechos de la verdad. 
Con esto sucede que una verdad siempre callada o también una 
verdad siempre tratada de paso y como en apéndice, finalmente 
es despreciada y otras veces desconocida. Quien procede así, no · 
tiene un verdadero amor a la verdad. 

En el «Pórtico de la Gloria» de Santiago de Compostela, en er· 
pórtico del Monasterio de Ripoll, como en las estatuas .de la Cate- , 
dral de Reims, hallamos esculturas afiligranadas, a veces dotadas · 
de un gran poder de expresión, otras veces con una gracia sin par, · 
frecuentemente con vestigios de genio artístico. ¿ Quién fue su 
autor? Muchas veces no conocemos a su autor; no dejó vestigio. · 
Le interesaba «la obra», no el propio pedestal por haberla ejecu­
tado. Volvamos la imagen de alabastro y hallaremos que la cabe- . 
llera por detrás de la cabeza, allí donde nadie la verá, porque ha· 
de estar la estatua en una hornacina, ha sido labrada con el mismo 
cuidado del pulcro cincel, que en la escultura del rostro. El artis- · 
ta medieval cuando trabajaba, con frecuencia pensaba inás en la 
perfección de la obra, que había de ser excelsa, que en el sujeto : 
que la cincelaba. Este había de quedar en el anonimato. 

Lo mismo sucedía con el pensador, el filósofo y teólogo. N atu- • 
ralmente, no siempre, ni con todos en igual grado, pero frecuente­
mente el filósofo escolástico, si descubría algo, era para deposi­
tarlo con veneración en el acervo del patrimonio común de verdad, 
que iba a transmitirse a la generación siguiente, como con ve­
neración lo recibió de la anterior. Y así, dentro de una gran 
variedad de sistematizaciones, escuelas y soluciones, había un 
tesoro colectivo de verdades fundamentales, que duraban a través 
de los siglos. 

¿ Pasa así hoy día con los que descienden de aquella corriente 
que creyó una gran conquista exaltar al individuo? Exaltándolo 
sobre medida, le ha hecho perder sus más preciados valores, y lo 
ha hundido como hombre. Recuerdo que hace unos años me dijo 
un francés hablando del idealismo de León Brunschvicg: su filo-



EL AMOR A LA VERDAD (4) 

sofía ha nacido con él, con él vive y con él morirá. ¿ Qué sistema 
filosófico hay que pretenda permanecer siquiera veinticinco años? 
Si algo queda es únicamente el haber sido vehículo, o bien para 
una futura reacción radicalmente opuesta, que lo destruirá, o para 
un punto de partida que se arrumba sin atención: pero ¿ se pre­
tende la variación sólo para corregir los errores que se descubran 
y aportar así con un mayor perfeccionamiento, ªlgo más a un 
acervo común de verdad, o se pretende el deslumbrante pedestal 
de un momento? 

Sin embargo el amor a la verdad es lo más noble en el hombre, 
junto con el amor al bien. Así como en nuestro cuerpo radican los 
cinco órganos corporales de los sentidos y son como las ventanas 
por donde nos abrimos al mundo material de los colores y sonidos, 
de los aromas y de las formas, de los gustos y de las distancias, 
así nuestro espíritu tiene sus potencias, que son como sus venta­
nas abiertas al ser: el ser se abre desplegando su inmensa «va­
riedad unitaria» con una maravillosa «unidad múltiple», y si que­
remos someternos al orden del ser en nuestra investigación, en 
vez del gesto prometeico de rebeldía, entonces con la verdad de la 
mente y con el amor del corazón al verdadero bien, se expansio­
nará nuestro ser en esta ontogenia que es el drama y sentido ínti­
mo de la vida humana, lanzado a afianzar y conquistar su ser, 
porque verdad y bondad están radicalmente enlazadas, como lo es­
tán el entendimiento y la voluntad, en la conquista del Ser, con 
mayúscula, a través de todo vestigio suyo en cualquier ser. 

Decididamente, nuestro mundo moderno ha cultivado mucho 
la sumisión a lo «experimental» del ser, para triunfar así en la 
técnica y poseer un bien «útil» ; pero no ha desarrollado parale­
lamente lo bastant~ la sumisión a lo «fundamental» y «más ínti­
mo», para poseer el bien «honesto», aquel que perfecciona la na­
t1,1raleza, en cuanto tal. Por esto la llamada a la verdad, el amor 
a la verdad, h.a resonado oportunamente una vez más a los oídos · 
de todos los filósofos, que al cabo esto ·es ser filósofo, «amar la 
sabiduría», que está encima y más allá de toda «ciencia:t. 


