
Kierkegaard, el heredero moderno de la
mayéutica socrática

La actitud mayéutica está en relación con las obras estéticas como
principio y la religión como telos. El punto de partida fue lo estético, y
entonces se introduce lo religioso tan inesperadamente, que aquellos
que seguían gracias a la atracción de lo estético, se encuentran de re-
pente en medio de las más decisivas definiciones del Cristianismo, y se
ven obligados, por lo menos, a darse cuenta de ellas.1

1. Kierkegaard y el arte de hablar (Talekunst):

Kierkegaard se interesó de una forma particular por el arte de hablar, es de-
cir, por la retórica. Este interés le condujo a la Retórica de Aristóteles, texto que
leyó y estudió detenidamente. Se refiere a él desde 1842-1843 en una nota del
Concepto de la ironía (Om Begrebet Ironie).2 En 1845 proyectó escribir alguna
cosa sobre el arte de hablar bajo la influencia de la Retórica de Aristóteles, por
medio del seudónimo Johannes de Silentio.3 En 1847 Kierkegaard reconoce la
necesidad de realizar una obra científicamente rigurosa sobre el arte de hablar
eclesiástico, en base a las tesis de la Retórica del Estagirita.4 Se convenció a sí
mismo de la necesidad de inaugurar una nueva ciencia (Videnskab) sobre el ar-
te de hablar cristiano, fundamentada en el modelo aristotélico. El danés conci-
bió esa tarea como algo urgente, dado el estado penoso en que se hallaba la
dogmática y la proliferación de errores en cuestiones religiosas.5

La dogmática moderna, para Kierkegaard, yace en el error y en la herejía.
Está sorda a la Palabra de Dios, a la actividad de Cristo,6 y se ha convertido en

1. Sam. Vaerk., XIII, 530.
2. Pap., 4, A, 205-207. Kierkegaard poseía los trabajos de Fr. Adolph Trendelenburg sobre Aris-

tóteles: Elementa logices Aristotelicae: Erläuterungen zu den Elementen der aristotelischen Logik,
Berlin 1842. Poseía también una pequeña traducción: Aristoteles Rhetork (von K.L. Roth, Stuttgart,
1833) y Aristoteles Werke (von Zell, Roth, Walz, Stuttgart, 1833-41).

3. Pap., 6, A, 146., 1845. Cf. Pap., 6, B, 133. 1845.
4. Pap., 8 (1), A, 229.
5. Pap., 6, A, 17.
6. Cf. Pap., 1, A, 27.

ESPIRITU XLVII (1998) 55-69



un mero juego de palabras, en una sofística recargada. Divaga y especula y
confunde la verdad humana y filosófica con la Verdad de la Revelación cristia-
na.7 Kierkegaard considera urgente un trabajo de distinción rigurosa de cate-
goría, de determinación de los conceptos, de las clases de esferas, a saber, la
esfera de lo inmanente y la esfera de lo trascendente. Es necesaria esa tarea
como preámbulo a una nueva dogmática, vertebrada en la categoría de lo
existente y en la dialéctica. La dialéctica, para el danés, es un término heléni-
co y no hegeliano. La dialéctica filosófica es el arte inventado por Sócrates, a
quien Kierkegaard admira apasionadamente. Debe ser la clave de la nueva
dogmática y la nueva teología. En Sócrates, dice el danés,8 no es otra cosa que
el lado dialéctico del arte de responder. El maestro se sirve de él para denun-
ciar los pretendidos conocimientos de los discípulos e insistir en aquellos co-
nocimientos que han sido olvidados. Los profesores, los docentes de la Uni-
versidad de Copenhague, desconocen este método de preguntas y respuestas,
desconocen la riqueza de la dialéctica socrática y se enorgullecen de sus dis-
cursos vacuos. La nueva dialéctica debe ser colocada en medio de la cristian-
dad, con el fin de interrogarla y descubrir sus falsas raíces.

Dice Kierkegaard en una ocasión: “La cristiandad, sentada sobre sus certi-
dumbres, espera un nuevo Sócrates que, con la misma dialéctica, la misma
simplicidad, la misma astucia, pueda reconocer su ignorancia en la existencia
y lo formule así: Yo no puedo concebir completamente la fe, pero yo creo... En
consecuencia, es necesario para el presente un dialéctico, que fundamente su
dialéctica en la simplicidad.”9

Kierkegaard se esfuerza en practicar una dialéctica simple cuando escribe
sus meditaciones en forma de discurso. Son presentadas en forma de diálogos,
recordando los diálogos platónicos. Por medio de diferentes intervenciones y
argumentaciones, los contertulios progresan en comunión hacia el descubri-
miento de la verdad. Objeciones y refutaciones no significan victorias de unos
sobre otros, sino un proceso de edificación recíproca. Kierkegaard utiliza la
dialéctica como una técnica de discusión que se dirige a la búsqueda de un es-
pacio general de argumentación. Delimita y caracteriza con rigor las esferas
respectivas de la fe y del saber. Cada contertulio, cada seudónimo representa
un modo de existir, un modo de concebir el mundo, la vida y la muerte. El
Cristianismo debe llegar a todos y cada uno de ellos, y eso sólo es posible por
medio de un método de comunicar (at meddele) eficaz y universal, que es la
dialéctica socrática. La Verdad cristiana, la Verdad del hombre-Dios, no es algo
abstracto ni puramente especulativo, sino que es algo que repercute de un
modo decisivo en la existencia de cada individuos, de cada ser humano. Por
ello el método de comunicación, lejos de ser pomposo y elevado, debe ser per-
sonal y singular.

FRANCESC TORRALBA ROSELLÓ56

7. Las Lecciones de introducción a la dogmática especulativa de Martensen, que Kierkegaard ha-
bía seguido durante el semestre de invierno de 1837-38 y semestre de verano de 1838 y de invierno
en 1838-39. En Pap., 2, C, 26 dice Kierkegaard que la dogmática especulativa considera el dogma
como una idea.

8. Pap., 3, A, 7.
9. Pap., 8 (1), A, 547.



Kierkegaard considera fundametal descubrir un arte de persuasión, como
decía Pascal. Ese arte debe despertar al individuo, debe transformarlo de un
modo substancial. En la Retórica, Aristóteles trata de los distintos modos de co-
municar una verdad, de la relación entre el orador y el oyente, del buen orador,
de la técnica de argumentación, en definitiva, de arte de hablar. Kierkegaard
considera que aquel texto10 es capaz de iluminar de forma resplandeciente los
problemas religiosos de la Dinamarca del siglo XIX. Por ello estudia con aten-
ción la téchné rètorikè del genio griego. Para Aristóteles la dialéctica se trata de
un modo de comunicación cotidiana, que pretende despertar la convicción en el
oyente (Overbevisning), la fe o pistís, en alguna cosa.

Veamos a continuación la recepción de la Retórica en el pensamiento de
Kierkegaard.

2. Kierkegaard y la Retórica de Aristóteles:

El árbol retórico de Aristóteles se divide en cuatro ramas que corresponden
a las cuatro operaciones engendradas por la técnica. Estas son: en primer lugar
la pisteis, o inventio, que consiste en establecer las pruebas, en segundo lugar,
la taxis, o disposiciónm que las ordena, en tercer lugar, la léxis, o la elocución,
que les da forma verbal y por último la hypokrisis, o actio, que pone en escena
el discurso.

Este es el esquema que Kierkegaard recibe de Aristóteles. Partiendo de éste
y considerando que la retórica se dirige sobre todo a la convicción, el danés
piensa,11 que la inventio es la más importante porque busca las pruebas no
científicas para convencer.

Dice Aristóteles: “Todos los oradores, con el fin de producir la persuasión,
demuestran por medio de ejemplos o entimemas sus tesis, puesto que son los
únicos medios para llevarlo a cabo.”12

Eso es precisamente lo que Kierkegaard quiere llevar a cabo. Él razona por
medio de ejemplos, o de modelos, y practica el razonamiento por analogía,
adoptando una forma suavizada de persuasión. Se interesa por el entimema o
silogismo retórico, deducción de unas premisas que son sólo probables pero la
conclusión es decisiva. El discurso persuasivo se ve truncado tarde o temprano
por una decisión radical, por lo que Kierkegaard llama el salto de la fe, o el pa-
saje patético. La retórica conduce al individuo al borde de ese precipicio deci-
sivo para su trayectoria existencial.

Respecto a este punto decisivo, Kierkegaard se aleja del discurso aristotéli-
co y fundamenta lo que él mismo llama la dialéctica de lo paradójico, que es la
dialéctica cristiana por definición. Se sirve de Aristóteles hasta cierto punto,
pero a partir del salto de la fe, el danés sigue un camino solitario e insospecha-
do. Aristóteles relaciona su arte con aquello que es verosímil, probable, que
tiende al saber (Viden), mientras que la elocuencia cristiana (Veltalenhed) se

KIERKEGAARD, EL HEREDERO MODERNO DE LA MAYÉUTICA SOCRÁTICA 57

10. Pap., 6, A, 1.
11. Pap., 6, A, 1.
12. Retórica, I, 1, 1355a.



relaciona siempre con lo inverosímil, con lo absurdo. Esto muestra que una
cosa debe ser absurda para que sea creída.13 Por ello la retórica cristiana rom-
pe con los moldes aristotélicos y roza siempre con los márgenes de la contra-
dicción.

Aunque se aleja de Aristóteles, Kierkegaard examina el arte de hablar inspi-
rándose en el Estagirita. Siguiéndole, distingue tres puntos de vista en toda co-
municación: la esencia del orador (éthos), la disposición de los oyentes, y el
discurso en sí mismo. Presta mucha atención al primer y último punto y a los
lazos psicológicos que unen al orador con el oyente.

El orador debe preparar el camino a la verdad, debe disponer al oyente ha-
cia el puerto de la felicidad, debe vaciar el horizonte de vagas ilusiones y fala-
cias y mostrar la senda recta, llevar al oyente hasta el momento decisivo, hasta
el borde del precipicio.14 El fin último del orador es edificar,15 provocar la emo-
ción del oyente, despertar su pathos. Ese espíritu constructivo y de amor a la
verdad queda bien reflejado en los Discursos edificantes (Opbyggeligen Taler)
que Kierkegaard escribió a lo largo de toda su vida.16 El oyente es la pieza más
importante en el proceso de la comunicación, puesto que es su conversión lo
que fundamentalmente se busca. Kierkegaard reprocha a Aristóteles la poca
consideración que muestra hacia el auditorio en su Retórica.17

El Estagirita se limita a distinguir tres tipos de oyentes: el deliberativo, el
judicativo y el epidíctico.18 El danés considera que el análisis de Aristóteles es
muy simplista,19 y además cree que en el cristianismo la relación orador-oyente
incluye un elemento muy decisivo para el bien de la comunicación, a saber, el
amor entre el que habla y el que escucha.20 La ligazón que une a ambos sujetos
de la comunicación es y debe ser en el cristianismo el amor evangélico, es decir
la caridad y la comprensión mutua. En el cristianismo el orador se dirige a es-
te oyente, éste en concreto y lo ejercita hacia el bien. Lo exhorta a la acción a la
buena praxis. El fin del orador no es comunicar meras verdades intelectuales,
sino comunicar un modo existencial, es decir, un testimonio de vida cristiana.
En ese punto se separa otra vez de Aristóteles y se acerca más a la Rhetorica sa-
cra de San Agustín. El danés lleva a cabo una deconstrucción del intelectualis-
mo retórico de Aristóteles. Por ello Kierkegaard rehuye términos complejos e
incomprensibles para el oyente y busca por encima de todo la claridad.21

FRANCESC TORRALBA ROSELLÓ58

13. Pap., 6, A, 19. Retórica I, 1, 1355a, 24 ss.
14. Pap., 6, A, 136.
15. Pap., 10 (2), A, 157.
16. Kierkegaard escribió un gran número de Discursos a lo largo de su vida. El 16-X-1843 publi-

ca Tres discursos edificantes, el 6-XII-1843 publica Cuatro discursos edificantes, el 5-III-1844 publica
Dos discursos edificantes, el 31-VIII del mismo año salen Quatro discursos edificantes, el 29-V-1845
Kierkegaard publica Dieciocho discursos edificantes, el 5-V-1846 publica el prólogo de los discursos
edificantes en distintos espíritus, texto que aparece completo el 13-III-1847. El 6-III-1848 publica
Discursos cristianos y el 20-XII-1850 sale a la luz Un discurso edificante.

17. Pap., 6, C, 5: “Aristóteles no trata para nada el auditorio en su Retórica –solamente un poco,
justo al empezar el 1er libro, cap. 3 según mi ejemplar traducido”.

18. Retórica, 1, 3, 1358a.
19. Pap., 6, C, 3.
20. Pap., 7, C, 4.
21. Doctrina Cristiana, libro IV.



Bajo este punto de vista tan singular, los roles del orador y del oyente que-
dan realmente transfigurados, en relación al esquema aristotélico. El orador
transmite la verdad ético-religiosa, la Verdad eterna que Dios le ha comunica-
do misteriosamente en su espíritu (Aand). Sin individuo, sin espíritu no hay
comunicación de verdad y sin ésta no hay posible lugar para la felicidad. Pero
cómo deviene Kierkegaard un orador religioso? Así contesta él mismo: “Yo soy
un oyente. Esto significa que... yo he tenido la necesidad de comprender una
palabra que me guiaba. He escuchado y escuchado... Y entonces me he conver-
tido yo mismo en orador.”22

Para llegar a ser orador religioso es preciso ser oyente de la Palabra y serlo
en silencio delante de Dios. Todo hombre está llamado a ser oyente y a ser ora-
dor, mas no se puede ser orador sin escuchar previamente la Palabra de Dios
en el espíritu. El silencio, dice el danés en una ocasión,23 es la elocuencia de la
divinidad.

Kierkegaard reflexionó sobre esta intercomunicación individual de lo reli-
gioso y quiso escribir algo sobre ello por medio del seudónimo Johannes de
Silentio, autor de Temor y temblor (Frygt og Baeven) basándose en la Retórica de
Aristóteles. No le llegó a hacer explícitamente, aunque en los Discursos edifi-
cantes que llevan por título la expresión neotestamentaria “los lirios del campo
y las aves del cielo” (Lirien paa Marken og Volgen i Himle) deja bien patente la
idea de que en el silencio se hace presente al individuo y lo convierte en orador
religioso.24

Dice Kierkegaard en los Discursos edificantes: “Por medio de la comunica-
ción pía, Dios mismo se hace presente. (...). El orador sopla la palabra al oyen-
te, pero lo principal, lo serio, es que el oyente, con la ayuda del discurso, habla
por él mismo, con él mismo y para él mismo, en silencio (Taushed), delante de
Dios (for Gud).”25

El testimonio, en efecto, no es una actitud que se refiera únicamente a un
saber objetivo, sino que se relaciona prioritariamente con algo subjetivo que es
la experiencia de la Palabra. La comunicación religiosa, más que un saber es
una ejercitación (Indaevelse), un ejercicio de realización.26 Es por eso que
Kierkegaard habla de una comunicación ético-religiosa. Se trata además de
una comunicación patética porque conduce al salto de la fe, y ese salto es indi-
vidual e intransferible. Nadie puede hacerlo por mi. La comunicación religiosa
exige que uno entre en relación con Dios.

Kierkegaard considera que el único modo de instalar el Cristianismo en la
Cristiandad es la retórica cristiana, la retórica de lo paradójico. Solamente por
medio de testimonios radicales de la verdad ético-religiosa, el Cristianismo de-
jará de ser una doctrina más entre tantas y comunicará valor y sentido para la
existencia humana. Urge un arte del hablar religioso, urgen oradores compro-
metidos, Sócrates en la Cristiandad. Kierkegaard advierte que en la Dinamarca

KIERKEGAARD, EL HEREDERO MODERNO DE LA MAYÉUTICA SOCRÁTICA 59

22. Pap., 10 (1), A, 483.
23. Pap., 5, B, 167.
24. Cf. los Tres discursos piadosos del 14 de mayo de 1849 (estético, ético y religioso).
25. Pap., 5, B, 167.
26. Pap., 8, (2), B, 82.



del siglo XIX abundaban falsos sofistas y hegelianos cristianizados. Esos son los
teóricos de la Cristiandad y los detractores del Cristianismo vitalmente asumi-
do. Es preciso construir una retórica socrática capaz de acabar con esa falsa sa-
biduría. Esos sofistas modernos, son los nuevos fariseos, los hermanos jesuitas
ridiculizados por Pascal, tal como Kierkegaard escribe en su Diario en 1850.27

Ellos son los que gobiernan la Iglesia oficial.

3. Kierkegaard y los sofistas de Copenhague:

El más destacado de ellos era J.P. Mynster. La retórica que utilizaba este
eclesiástico danés era a los ojos de Kierkegaard excesivamente sofisticada y
recargada, parecida a la de Pitágoras, el sofista inmortalizado en el diálogo
platónico que lleva su nombre por título. Incrusta en su discurso elementos
no-cristianos que desvirtúan el auténtico camino. Incluye en él una bella for-
ma, una cultura exquisita, erudición histórica, gestos, apariencias... Todo ello
confunde al oyente y le provoca aborrecimiento. Le falta la situación real, la
categoría de la existencia, la singularidad. Para Kierkegaard el estilo oratorio
de los eclesiásticos daneses es una mera comedia, un teatro nefasto.28 Les criti-
ca la falta de compromiso existencial, de sacrificio, de sinceridad.29 Conciben el
Cristianismo como algo extrínseco y circunstancial.

Dedica muchas páginas a su magno Diario, a criticar irónicamente ese esti-
lo retórico tan típico de las Iglesias luteranas de la Dinamarca del siglo XIX. No
lo hace con afán destructivo, sino con ánimo de llamar la atención y estimular
la búsqueda hacia un nuevo arte de la palabra. Trata al pastor luterano danés
de actor de teatro,30 y de vivir única y exclusivamente en las categorías estéti-
cas. El culto ha devenido para Kierkegaard una burla de Dios.31 En alguna oca-
sión dice que los seguidores de Mynster son castrados de la predicación.32

El censor de esos castrados de la predicación ya no se inspira más en Aris-
tóteles. Ahora gira los ojos hacia Sócrates y Platón. Los aplaude en sus críticas
a los sofistas y considera que él debe seguir el mismo ejemplo para expulsar de
la palestra a esos falsantes de la palabra.

Ciertamente, Kierkegaard se muestra combativo y hasta desafiante en al-
gunos textos, pero debemos entender su posición como una gesta insólita y
solitaria en defensa del auténtico Cristianismo, y no confundirla en un afán
de vanidad individual.

Aplaude a Sócrates y Platón porque se opusieron a la retórica de los sofis-
tas, y exclama el danés: “Sí, Platón y Sócrates tenían razón: Fuera del Estado

FRANCESC TORRALBA ROSELLÓ60

27. Cf. Pap., 10 (3), A, 751 y en Pap., 10 (3), 649. Leyendo el libro de Reuchlin (Pascale Leben...,
Stuttgart y Tübingen, 1840) Kierkegaard anota que la sofística jesuítica se parece mucho a la pre-
dicación (Praedikeforedrag) de sus días.

28. Pap., 10 (2), A, 55.
29. Pap., 9, A, 240.
30. Pap., 10 (2), A, 149.
31. Pap., 10 (3), A, 127.
32. Pap., 10 (1), A, 385 y en Pap., 10 (3), A, 725.



los poetas y los oradores!. Su impaciencia que justificaba la defensa del con-
cepto griego de filosofía deviene todavía más legítima cuando se trata de la co-
municación de lo que es cristiano...”33

Sócrates calificaba a los poetas de impostores, porque construían con sus
versos un mundo ideal, pero falso. Los pastores de Copenhague caen en el mis-
mo error. Producen el efecto inverso a la palabra creadora de Dios, la reducen
a la nada,34 por medio de su discurso mediado e idealizado convierten el cris-
tianismo en una teoría más, en una teoría pagana. Es así como éste pierde su
carácter paradojal, la expresión existencial. Por medio de estos retóricos, el
cristianismo deviene algo verosímil, y en consecuencia queda automáticamen-
te abolido.35

El cristianismo primitivo no conoció el arte de hablar. Penetró en el mundo
por medio de testimonios vitales, por medio de los apóstoles, de los mártires,
de pescadores e ignorantes. No eran retóricos y sin embargo se expandieron y
fueron creciendo progresivamente y ello se debe al carácter testimonial de sus
vidas. Los griegos, en cambio, consideraban que la clave del éxito de la comu-
nicación residía en el discurso verosímil. Los apóstoles, los mártires no fueron
artistas de la palabra, sino que fueron vivos testimonios del cristianismo radi-
cal, de la paradoja del Dios-hombre.

El cristianismo no es en su esencia mito, sino algo existencial. Es propia-
mente lo existencial lo que separa poesía, mitología y cristianismo.36 La cris-
tiandad ha transformado el cristianismo en algo mítico porque ha olvidado la
categoría de lo existencial. Es preciso defender el cristianismo de los cristianos
actuales, piensa Kierkegaard, pues son ellos los nuevos profetas de la indife-
rencia y la apatía.

Pero, ¿qué táctica va a utilizar Kierkegaard para enfrentarse a ese ejército
de libres pensadores, vasallos del hegelianismo teórico? El cristianismo no ne-
cesita tratados para su defensa, pues los tratados sirven a la cristiandad. El
cristianismo tiene que defenderse por medio de la dialéctica, de una dialéctica
dura, extrema, ofensiva y defensiva, radical.37 La táctica pues a seguir es inver-
sa a la táctica habitual. No se trata de contra-demostrar que el cristianismo no
es un mito, no es necesario defenderlo de una tal acusación. No. Lo decisivo es
atacar y mostrar que la cristiandad es una fábula, un mero mito.

Este lenguaje combativo y desafiante, que es su táctica, es bautizado con un
nombre militar: neutralidad armada. Utiliza este nombre por primera vez en
1838, con el fin de caracterizar su actitud en relación a los corrientes literarios

KIERKEGAARD, EL HEREDERO MODERNO DE LA MAYÉUTICA SOCRÁTICA 61

33. Pap., 10 (1), A, 385.
34. Pap., 10 (2), A, 541.
35. Pap., 10 (4), A, 633.
36. Pap., 11 (1), A, 217. Dice en Pap., 10 (4), A, 626: Sin la imitación el cristianismo es mitolo-

gía, poesía: los librepensadores, en nuestra época atacan el cristianismo y lo llaman mitología, poe-
sía. De este modo llegan los defensores... la predicación oficial, que aseguran que para ellos aquello
no es verdad, para sus vidas manifiestan lo contrario de la imitación de Cristo. Así pues, para ellos,
el cristianismo –a despecho de todas sus certezas– es mitología, poesía.

37. Pap., 10, A, 165.



de su época.38 Proyectó un tratado titulado La neutralidad armada, pero sólo
fue un proyecto nunca realizado.39

La táctica se lleva a cabo por medio del estilo indirecto, de los seudónimos,
de las máscaras creadas por el mismo Kierkegaard. Se esconde tras esas ficcio-
nes literarios que él mismo ha creado y las utiliza como trampa, como medio
para comunicar lo cristiano. Dice el danés: “Toda la comunicación indirecta
tiene su inicio en el engaño. Este engaño significa que el emisor aparece como
un hombre nada serio. Parecer serio pone de relieve lo serio de un modo direc-
to y sin embargo lo serio sólo puede residir en lo profundo. Eso significa que el
lector debe llegar a lo serio por él mismo. El emisor tiene que ayudarlo, tiene
que intentar que éste se relacione con Dios, como Unico. Y esto sólo es posible
de un modo indirecto... En estas condiciones, no les queda otra alternativa que
ser un irónico. (...). Pero, ¿qué es la ironía?. Es la seriedad más elevada.”40

Es así como la comunicación indirecta, es decir encubierta, deviene iróni-
ca y en la medida en que lo es, se convierte en mayéutica. Es decir que la ma-
yéutica es el modo de comunicación indirecto e irónico. Resume este método
engañoso con esta frase: engañar en la verdad, ahí arranca la comunicación
ético-religiosa. La cristiandad, enajenada, enseña lo cristiano como un saber.
Es necesario volver a la mayéutica socrática.

4. Kierkegaard y la mayéutica socrática

La mayéutica socrática es ejercitación, entrenamiento, educación. Se trata
de un arte muy peculiar, muy dialéctico. Kierkegaard se enorgullece de haberla
rehabilitado en pleno siglo XIX. Dice el danés: “Aquí se halla mi mérito: por me-
dio de los seudónimos he descubierto la mayéutica al interior del cristianismo.
Igualmente los “yo” al nivel de la vida corriente. Porque la ausencia más im-
portante de nuestra época es el reconocimiento del yo. Esos “yos” no son otra
cosa que “yos” poéticos, pero son sin embargo yos.”41

La cristiandad ha impuesto el anonimato y el descompromiso individual
por todo. Kierkegaard cree que por medio de la mayéutica va a nacer otra vez
la categoría de lo individual y en consecuencia el compromiso existencial con
aquello que llamamos cristianismo. Es necesario destapar el yo de cada uno de
los hombres y eso sólo es posible por medio de yos poéticos que simbolicen el
estado personal del yo real. Por eso Kierkegaard crea tanto personajes ficticios,
y por eso emplea siempre la palabra yo, en primera persona. Este estilo pretende
comprometer al lector, situarlo en un punto de vista, descubrir su subjetividad
y forzarle a pensar.

Reconoce el danés la necesidad de imponer el método socrático en su siglo,
en medio de la elocuencia y la exterioridad: “Que se haga de mi lo que se quiera,
pero nadie podrá negar lo que ha sido mi idea y mi vida, ni que mi pensamiento

FRANCESC TORRALBA ROSELLÓ62

38. Pap., 2, A, 770.
39. Se encuentra en Pap., 10 (5), 107. El texto fue publicado en 1965 en Copenhague por

Gregor Malanstchuk. En fracés fue publicado en 1968 por J. Colette en Kierkegaard, chrétien incog-
nito, Le Cerf, 1968.

40. Pap., 8 (2), B, 72.
41. Pap., 85 (24), 82 (13). Cf. Pap 8 (2), B, 87.



ha sido uno de los más originales de muchas épocas y el más original expuesto
en lengua danesa: que el cristianismo tenía necesidad de un mayéutico. Esta
categoría: Valorar el cristianismo, confesar a Cristo, no conviene a la cristian-
dad. Esto conviene justamente a la mayéutica, que parte del hecho que los
hombres tienen el bien supremo, pero que quiere ayudarlos a entender aquello
que ellos son.”42

La mayéutica en la cristiandad debe ayudar al hombre a reconocerse como
espíritu, a reconocer que Dios se le comunica gratuitamente, y que éste es su
gran tesoro. Sócrates pretendía con la mayéutica que cada cual descubriera la
verdad en su interior, y por medio de preguntas e interrogaciones ayudaba a
dar a luz a la verdad oculta en cada ser humano.

En un pasaje del Teeteto43 de Platón, Sócrates dice a Teeteto que practica el
mismo arte que su madre, Fenaretes, la cual fue comadrona. Este arte es la
mayéutica que consiste en ayudar a engendrar los pensamientos en el alma del
interlocutor.

Dice Sócrates en aquel pasaje: “Mi arte de partear tiene las mismas caracte-
rísticas que el de ellas, pero se diferencia en el hecho de que asiste a los hom-
bres y no a las mujeres, y examina las almas de los que dan a luz, pero no sus
cuerpos. Ahora bien, lo más grande que hay en mi arte es la capacidad que tie-
ne de poner a prueba por todos los medios si lo que engendra el pensamiento
del joven es algo imaginario y falso o fecundo y verdadero. Eso es así porque
tengo, igualmente, en común con las parteras esta característica: que soy esté-
ril en sabiduría.”44

Sócrates insiste en que no puede él mismo engendrar –lo que no significa
que no pueda dar su opinión propia sobre los asuntos que trata– e irónicamen-
te manifiesta que quienes le acusan por ello de esterilidad están en lo cierto.
Pero la causa de su impotencia personal es que los dioses le han impuesto esta
tarea: no procrear, sino ayudar a procrear. Por eso Sócrates no es un sabio pero
hace engendrar o producir la sabiduría.

Comenta Sócrates a continuación: “Así es que no soy sabio en modo algu-
no, ni he logrado ningún descubrimiento que haya sido engendrado por mi
propia alma. Sin embargo, los que tienen trato conmigo, aunque parecen al-
gunos muy ignorantes al principio, en cuanto avanza nuestra relación, todos
hacen admirables progresos, si el dios se lo concede, como ellos mismos y
cualquier otra persona puede ver. Y es evidente que no aprenden nunca nada
de mí, pues son ellos mismos y por sí mismos los que descubren y engendran
muchos bellos pensamientos. No obstante, los responsables del parto somos el
dios y yo.”45

El método del arte mayéutica consiste en llevar al interloculor al descubri-
miento de la verdad mediante una serie de preguntas.

KIERKEGAARD, EL HEREDERO MODERNO DE LA MAYÉUTICA SOCRÁTICA 63

42. Pap., 8 (1), A, 42.
43. Teeteto, 149a-151e.
44. “   , 150a-150d.
45. “   , 150d-150e.



El interlocutor llega, por fin, a engendrar la verdad, descubriéndola por sí
mismo y en sí –como en el muy citado ejemplo del Menón de Platón, donde el
esclavo descubre que sabía geometría–. En la idea de mayéutica se halla impli-
cada la idea de la reminiscencia, la cual se manifiesta en el reconocimiento de
la verdad cuando es presentada al alma. Pero aunque Sócrates manifiesta no
poseer él mismo la verdad que se trataba de hacer engendrar en el alma del in-
terlocutor, lo cierto es que éste no podría asentir a ella si no le fuera de algún
modo presentada por Sócrates. El arte mayéutica es pues en gran medida el
arte de hacer asentar a la verdad, es decir, a las evidencias.

Por este descubrimiento de la verdad es doloroso e implica sufrimiento.
Sócrates lo compara al dolor del parto: “Ahora bien, los que tienen relación
conmigo experimentan lo mismo que les pasa a las que dan a luz, pues sufren
los dolores de parto y se llenan de perplejidades de día y de noche, con lo cual
lo pasan peor que ellas. Pero mi arte puede suscitar este dolor o hacer que lle-
gue a su fin. Esto es lo que ocurre por lo que respecta a ellos.”46

Kierkegaard recoge esta idea socrática y pretende resucitarla en su contexto
cultural danés. Considera a los sucesores de Mynster, los sofistas modernos y
trata de superarlos por medio de la ironía socrática. Kierkegaard es consciente
de que este método dialéctico y engañoso puede motivar hostilidades y manías
personales, pues a nadie le gusta sentirse engañado y menos todavía a los “or-
gullosos profesores de teología dogmática de la Universidad de Copenhague”.
Kierkegaard lo sabe y se arriesga a emplear su método mayéutico, porque con-
sidera que es la mejor manera de introducir el cristianismo en la cristiandad,
aunque aquello le perjudique a nivel personal. Asume así el papel de mártir y se
resigna por el bien de la persona humana. Sócrates se sentía también aturdido
cuando sus contertulios descubrían su maniobra dialéctica. Pero aquello no le
preocupaba. Lo que sí le interesaba era que su contertulio llegara al conoci-
miento de los principios éticos y morales.

Así describe Sócrates su tarea educadora: “Entrégate, pues a mí, que soy
hijo de partera y conozco este arte por mí mismo, y esfuérzate todo lo que pue-
das por contestar a lo que yo te pregunte. Ahora bien, si al examinar alguna de
tus afirmaciones, considero que se trata de algo imaginario y desprovisto de
verdad y, en consecuencia, lo desecho y lo dejo a un lado, no te irrites como las
primerizas, cuando se trata de sus niños. Pues, mi admirado amigo, hasta tal
punto se ha enfadado mucha gente conmigo que les ha faltado poco para mor-
derme, en cuanto los he desposeído de cualquier tontería. No creen que hago
esto con buena voluntad, ya que están lejos de saber que no hay Dios que al-
bergue mala intención respecto a los hombres. Les pasa desapercibido que yo
no puedo hacer una cosa así con mala intención y que no se me permite ser in-
dulgente con lo falso ni obscurecer lo verdadero.”47

Ciertamente subyace en el método mayéutico la idea de la reminiscencia,
según la cual el alma del interlocutor participaba anteriormente de la verdad y
la tarea de Sócrates es reconducir el espíritu por la senda que conduce a la ver-

FRANCESC TORRALBA ROSELLÓ64

46. Teeteto, 151a-151b.
47. “   , 151c-151d.



dad. La verdad se manifiesta en el diálogo y es por ello dialógica, fruto de una
relación interpersonal bien dirigida y ordenada al recto fin.

Kierkegaard cristianiza la mayéutica. La utiliza para comunicar la verdad
ético religiosa, la verdad-paradoja del Dios, del Dios encarnado y clavado en el
madero. Esta verdad última no es fruto, para el danés, de una deducción de los
principios inherentes al espíritu humano, no es innata en el ser humano, sino
que es paradójica y contradictoria en sí misma. Por ello la mayéutica de Kier-
kegaard no se fundamenta en la reminiscencia de las ideas preconcebidas na-
turalmente en el alma. La verdad ético-religiosa se manifiesta como algo absur-
do en sí mismo, como algo que trasciende los principios de la lógica humana y
además los traiciona. El fin de la mayéutica kierkegaardiana es llevar al interlo-
cutor al borde de esa verdad, al límite de lo racional y lanzarlo al vacío para que
ejecute el salto de la fe, el salto al absurdo del patriarca Abraham.48

En este sentido es preciso separar y matizar lo que es la mayéutica socráti-
ca de lo que es el método indirecto-dialéctico del filósofo danés. Este último se
inspiró en Sócrates pero lo cristianizó a la luz de su interpretación particular e
insólita del cristianismo, todavía desconocida para el lector español.49

El engaño no puede ser el fin último de la mayéutica. Al final el que inter-
pela debe revelar su identidad y dejar el método indirecto para adoptar la co-
municación directa. Nace así el mártir de la palabra.

Anticlimacus es el último seudónimo de Kierkegaard, y representa el cris-
tiano radical, el cristiano comprometido y combatiente en el mundo. Al final
Kierkegaard se identifica con él, o al menos lo recoge como modelo de su exis-
tencia. Los Discursos edificantes (Opbyggeligen Taler) y Las obras del amor (Kjer-
lighedens Gjerninger) son manifestaciones literarias del estilo directo, del mo-
mento final de la mayéutica kierkegaardiana.

5. Kierkegaard y el cristianismo

Es difícil sintetizar la concepción del cristianismo que tuvo Kierkegaard en
breve espacio. Él mismo declara en su Diario50 que toda su obra se relaciona
con el cristianismo y es un intento de aclarar qué significa ser cristiano en la
cristiandad, tal como expresa también en Mi punto de vista.51 Dadas estas difi-
cultades nos limitaremos a esquematizar brevemente las líneas fundamentales

KIERKEGAARD, EL HEREDERO MODERNO DE LA MAYÉUTICA SOCRÁTICA 65

48. El Temor y temblor (Frygt og Baeven).
49. Decimos esto porque su interpretación del cristianismo se halla fundamentalmente en el

Diario y en Los discursos edificantes. El lector de Kierkegaard en lengua española desconoce casi
completamente estos textos, puesto que sólo han sido traducidas las obras seudónimas de una for-
ma sistemática, mientras que las obras de comunicación directa, auténticamente importantes, son
todavía desconocidas. Ello constituye a divulgar una imagen de Kierkegaard que no se ajusta a la
verdadera.

50. Pap., 8 (2), A, 226.
51. Así lo dice en Sam. Vaerk, XIII, 551-552: El contenido de este pequeño libro es lo que real-

mente significo como escritor, que soy y he sido un escritor religioso, que la totalidad de mi traba-
jo se relaciona (forholder) con el Cristianismo (til Christendommen), con el problema de llegar a
ser cristiano (at blive Christen), con directa o indirecta polémica con esa ilusión que llamamos
Cristiandad (Christenheden) o que en nuestro país todos somos cristianos.



de su reflexión filosófica-teológica entorno al cristianismo a partir de una lec-
tura panorámica de los Discursos y los Papeles.

Para Kierkegaard el cristianismo es sinónimo de paradoja, paradoja que se
caracteriza básicamente por la encarnación de Dios y por la muerte de su Hijo
unigénito. El camino hacia la verdad cristiana es el camino de la desespera-
ción, de la duda y la fe. Y la fe es pasión, la más sublime de todas las pasiones,
pasión que da unidad y sentido a la vida humana. El cristianismo es el antído-
to perfecto contra la enfermedad mortal o desesperación que sufre todo hom-
bre natural,52 esto es, el hombre estético y ético. Implica una ruptura con la
existencia racional y esterotipada. Es una cura radical, la única que está hecha
a la medida de la desesperación. Lo absurdo es lo más característico de la fe, y
está hecho de tal modo que la razón no puede por sus propias fuerzas, ni disol-
verlo en no-sentido, ni exhibirlo como no-sentido. Es un signo, un enigma, un
conjunto de enigmas de los que la razón debe decir: no puedo comprenderlo,
no puedo disolverlo. Pero de aquí no se deduce que sea un sinsentido.

La pasión que corresponde entonces al absurdo es la fe. La realidad exte-
rior, que abre una posibilidad hasta tal punto nueva, es la eterna verdad del
Dios aparecido en el tiempo. Así, lo histórico no recuperable por la vuelta del
recuerdo o por la mediación conceptual, no susceptible de ser querido en el
cuadro de un retorno eterno, provoca un nuevo nacimiento de la voluntad im-
buida de pensamiento que la ironía, como la especulación llevaban a la ruina.
El atajo, que se ofrece entonces al pensamiento constituye una poderosa ayuda
para la voluntad, que ve abrirse ante ella el camino de la fe.

La aceptación de la doctrina cristiana, de la doctrina del Dios-hombre im-
plica un asentimiento subjetivo, implica el salto de la fe. Precipitados en el
mundo de la caída, hemos perdido todo contacto directo con Dios, quien se
nos muestra como habitando en el absurdo. Nuestra relación con Dios sólo po-
drá ser vista en la fe, y no va a depender de ningún saber, sino que estará fun-
damentada única y exclusivamente en el creer y el asentir.

La única prueba de la verdad del cristianismo,53 es aquella cuya huella está
impresa en mi propia existencia, huella indeleble de la voz que no se puede olvi-
dar una vez se ha escuchado. Supone una presencia efectiva, no una existencia
que viniera como conclusión de una demostración intelectual.54 Este compro-

FRANCESC TORRALBA ROSELLÓ66

52. Así lo defiende Kierkegaard en la Enfermedad mortal, (Sygdommen til Doeden, 1849).
53. Pap., (10) (1), A, 467.
54. Viallaneix, Hâte-toi d’écouter, p. 219, Cf. C. Fabro, L’existence de Dieu dans l’oeuvre de

Kierkegaard, Casterman, 1961. Dice Fabro que el problema de Dios, de su naturaleza... parece deja-
do de lado por Kierkegaard, quien sólo considera la relación concreta de Dios con el hombre. La
existencia de Dios es una presencia o no es nada. Los actos no demuestran la existencia sino que la
presuponen. Fabro examina la crítica de Kierkegaard desde la perspectiva tomista. En su libro ti-
tulado Dio, 1961 dice el sabio pensador italiano: Aunque no exista ninguna duda acerca de la natu-
raleza positiva de su teísmo (de Kierkegaard) y de la sinceridad de sus intenciones en la defensa
del cristianismo, tanto contra Hegel, como contra las declaraciones implícitas de la derecha y de la
izquierda hegeliana. Pero en vano se buscará una fundamentación del problema de Dios en su
obra, una demostración cualquiera de su existencia y de sus atributos. Nadie, que yo sepa ha estu-
diado a fondo este punto de su pensamiento (como tampoco el estrechamiento conexo con su rela-
ción a Hegel), sea como fuere, después de la lectura de Migajas de filosofía (1844) y de la gran



miso, esta fe, implica riesgo y en consecuencia, sin riesgo la fe es una imposibi-
lidad,55 y eso consiste en salir a la vida, en salir a plena mar y lanzar gritos al
cielo, para ver si Dios quiere escucharlos. No quedarse en la orilla viendo cómo
los demás combaten y luchan.56

Nadie nace cristiano, uno se convierte cristiano por medio de una decisión
solitaria y singular, decisión que Kierkegaard llama la gran decisión, la eterna
decisión de la interioridad.57 En la toma de posición personal respecto a pro-
blema de lo Absoluto nace la fe y la fe se desarrolla volviendo la espalda al sa-
ber y dirigiéndose a Dios en Cristo. El saber que sólo se desarrolla en la esfera
de la razón, encierra el hombre en la intelectualidad, por ello, tanto si trata de
la exégesis erudita como de las disciplinas históricas o las ciencias de la natu-
raleza, tiende a ignorar o incluso suprimir la esfera de la fe.

En la Enfermedad mortal (1849) Kierkegaard ataca una y otra vez a los espe-
culativos de su tiempo, a los filósofos que trataron de convertir el cristianismo
en una doctrina metafísica de la verdad pura, de la verdad abstracta. El danés
no aceptó nunca esos sistemas que superaron la contradicción inherente al ser
cristiano y presentaron esa paradoja de forma encubierta o disimulada.

El misterio cristiano sobrepasa el uso de la razón finita y contingente de la
persona humana y se halla siempre a las antípodas de resolver una contradic-
ción de tal magnitud, la contradicción del Dios-hombre.

Lo que es básico en el cristianismo es que sea creído más que comprendido
o explicado. Esto es lo más fundamental. La explicación que nos ofrece la razón
siempre es imperfecta y aproximativa, y por ello no es fiable. En la fe incondi-
cional reside la esencia del cristianismo, mucho más que en la comprensión. La
felicidad del hombre no se basa en el entendimiento racional de los dogmas del
cristianismo, sino en la experiencia personal de la intercomunicación amorosa
de Dios en el seno de la subjetividad humana. En esa interrelación se experi-
menta la plenitud humana.

Dice Kierkegaard que la obra citada,58 que su época está subyugada a la dio-
sa Razón y que los pensadores se han convertido en simples vasallos de aquella
divinidad despótica que todo quiere explicarlo y atraparlo con sus redes. La ta-
rea de Kierkegaard consiste en hacer relucir la finitud y la ineptitud del hom-
bre para comprender la magnitud de la verdad cristiana. Comprender a Dios es
reducirlo, es codificarlo, es romper la distancia cualitativa que nos separa de
Él. Dice el danés: “Aquella diferencia entre Dios y el hombre debe ser reforzada,
por medio de la paradoja de la fe, de tal manera que nadie no debe confundir

KIERKEGAARD, EL HEREDERO MODERNO DE LA MAYÉUTICA SOCRÁTICA 67

Apostilla conclusiva no-científica (1846), se puede afirmar que Dios es para Kierkegaard el “prius”
absoluto de la conciencia, no una meta de llegada, porque lo finito no puede producir lo infinito.
Sin embargo, no me parece que su posición sea reducible a la del Glaube inmediato de Jacobi y de
Schleiermacher, o a la intuición intelectual de Schelling y otras semejantes sino más bien a una
forma de ontologismo afectivo, suponiendo que esta expresión pueda tener sentido. (Página 307 de
la edición española de Rialp).

55. Pap., 10 (2), A, 406.
56. Pap., 3, 4, 145.
57. Pap., 7, A, 138.
58. La enfermedad mortal (Sygdommen til Doeden, 1849).
59. Ibídem.



nunca aquello divino con aquello humano –y a sea de manera filosófica, poéti-
ca o similar, pero siempre sistemáticamente– ya que semejante confusión sería
hoy mucho más terrible que el paganismo.”59

La especulación, enemiga de las paradojas, acostumbra a reducir la distan-
cia que separa a Dios del hombre. Y ahí reside el error y el exceso del raciona-
lismo culminado en la figura de Hegel. Para Kierkegaard,60 el cristianismo es el
primer descubridor de paradojas. Delante de esto se pregunta el danés: “Qué
mérito tiene el querer comprender todo el cristianismo, si lo fundamental es
que sea creído y no precisamente comprendido? Qué mérito puede tener eso si
delante del cristianismo no hay otra alternativa que la de creer o escandalizar-
se? No se trata más bien de una desvergüenza que de un mérito querer com-
prender algo que no quiere ser comprendido?”61

En la Apostilla conclusiva no-científica (Afsluttende Uvidenskabelig Efters-
krift, Copenhague 1846) firmaba por el seudónimo Johannes Climacus, Kierke-
gaard nos presenta la vertiente teorética de su reflexión sobre el cristianismo.
En los Discursos, en el Diario y en la Enfermedad mortal de Anticlimacus,
Kierkegaard ha manifestado su vivencia del cristianismo, su experiencia de
Dios, su compromiso existencial con la verdad del Evangelio, y con el hombre
y su ser espiritual. En esos textos el danés expresa sus sentimientos y su amor
hacia las criaturas y hacia Dios, como principio y fin de la vida. Apenas hay ar-
gumentación filosófica en aquellos escritos. Brotan de un corazón religioso,
enamorado de la existencia y preocupado por la decadencia espiritual de su
tiempo y el avasallamiento de la razón del idealismo puro germánico. Allí se
nos muestra la faceta existencial de Kierkegaard. Interpreta y comenta el Evan-
gelio, busca nuevos caminos para transmitir la verdad cristiana a los hombres
de su tiempo, se halla delante de una responsabilidad única, y suplica a Dios
ayuda para llevar a cabo esa tarea tan necesaria. Su Diario repleto de plegarias y
confesiones es el testimonio sublime de un hombre preocupado por su tiempo y
por el mal espiritual de la época.

Pero Kierkegaard también trató el problema del cristianismo, del llegar a
ser cristiano (at vorde Christen), desde otro prisma discursivo, desde otra pers-
pectiva, la perspectiva de Climacus. Este personaje ficticio, que firma la
Apostilla, no es cristiano, y sin embargo conoce la dificultad inherente de llegar
a ser cristiano, el contenido paradójico de la fe y el sufrimiento religioso.

Esta obra, densa, compleja y esencialmente metafísica, ha sido escasamente
estudiada, y ha permanecido olvidada por muchos intérpretes y lectores de Kier-
kegaard. Y no obstante, es sin lugar a dudas, la obra más filosófica y más pro-
funda, metafísicamente hablando de Kierkegaard, tal como defiende E. Hirsch
en los Kierkegaard Studien (1930-33).62 Se nos muestra allí su reflexión teorética
sobre el cristianismo, su discusión abierta con Hegel, con Martensen, con Des-
cartes, con Grundtvig, con Lessing y Schleiermachers y Jacobi de entre tantos.

FRANCESC TORRALBA ROSELLÓ68

59. Ibídem.
60. Ibídem.
61. Ibídem., XIII, 201.
62. Así lo dice Walter Lowrie en la introducción a la Apostilla de la edición de Princenton

(Cocluiding unscientific Postcript) de 1968.



Se analiza con rigor la religión A, que es inmanente63 y puramente estética y
se diferencia de la religión B, que es paradójica por esencia, y es la cristiana.64

Trata con rigor la esencia de la verdad, del pensamiento abstracto, de la exis-
tencia individual, de la relación hombre-Dios y de la fe.

La riqueza filosófica del tratado en cuestión es inabarcable, y nuestro inte-
rés aquí ha sido solamente dejar constancia del hecho de que Kierkegaard es-
tudió y analizó el ser cristiano desde una perspectiva teorética además de la
existencial que hallamos en el Diario, en los Discursos y en los escritos de
Anticlimacus.

Esta vertiende del pensamiento de Kierkegaard ha sido a menudo encubier-
ta y puesta entre paréntesis, muy probablemente por influencia de la exégesis
de los pensadores existencialistas de la mitad del siglo XX.

Ciertamente Kierkegaard atacó duramente la especulación idealista de su
tiempo, la metafísica de corte hegeliano. Ironizó repetidas veces respecto al
pensador alemán,65 y no tuvo escrúpulos a la hora de decir lo que pensaba de
sus coetáneos y de los profesores de la Facultad de Teología de Copenhague.
Pero Kierkegaard también cultivó la especulación, la metafísica y la reflexión
teorética sobre el dogma y el objeto de la fe. Este es un dato indiscutible para
todo aquel que haya leido la Apostilla, una cuestión inapelable. Y sin embar-
go, todavía reina el tópico y se desconoce esa vertiente tan fascinante de la
obra de kierkegaardiana.

FRANCESC TORRALBA ROSELLÓ
Universitat Ramon Llull

KIERKEGAARD, EL HEREDERO MODERNO DE LA MAYÉUTICA SOCRÁTICA 69

63. Sam. Vaerk., VII, 296-299.
64. Sam. Vaerk., VII, 188, 199, 301.
65. Ver por ejemplo la Apostilla, Sam Vaerk., VII, 245, 345, 429, etc.


