Kierkegaard, el heredero moderno de la
mayéutica socratica

La actitud mayéutica estd en relacion con las obras estéticas como
principio y la religion como telos. El punto de partida fue lo estético, y
entonces se introduce lo religioso tan inesperadamente, que aquellos
que seguian gracias a la atraccion de lo estético, se encuentran de re-
pente en medio de las mds decisivas definiciones del Cristianismo, y se
ven obligados, por lo menos, a darse cuenta de ellas.’

1. Kierkegaard y el arte de hablar (Talekunst):

Kierkegaard se interes6 de una forma particular por el arte de hablar, es de-
cir, por la retérica. Este interés le condujo a la Retdrica de Aristoteles, texto que
ley6 y estudié detenidamente. Se refiere a él desde 1842-1843 en una nota del
Concepto de la ironia (Om Begrebet Ironie).> En 1845 proyect6 escribir alguna
cosa sobre el arte de hablar bajo la influencia de la Retdrica de Aristételes, por
medio del seudénimo Johannes de Silentio.* En 1847 Kierkegaard reconoce la
necesidad de realizar una obra cientificamente rigurosa sobre el arte de hablar
eclesiastico, en base a las tesis de la Retdrica del Estagirita.* Se convenci6 a si
mismo de la necesidad de inaugurar una nueva ciencia (Videnskab) sobre el ar-
te de hablar cristiano, fundamentada en el modelo aristotélico. El danés conci-
bié esa tarea como algo urgente, dado el estado penoso en que se hallaba la
dogmatica y la proliferacién de errores en cuestiones religiosas.’

La dogmaética moderna, para Kierkegaard, yace en el error y en la herejia.
Esta sorda a la Palabra de Dios, a la actividad de Cristo,® y se ha convertido en

1. Sam. Vaerk., XIII, 530.

2. Pap., 4, A, 205-207. Kierkegaard poseia los trabajos de Fr. Adolph Trendelenburg sobre Aris-
tételes: Elementa logices Aristotelicae: Erlduterungen zu den Elementen der aristotelischen Logik,
Berlin 1842. Posefa también una pequefia traduccion: Aristoteles Rhetork (von K.L. Roth, Stuttgart,
1833) y Aristoteles Werke (von Zell, Roth, Walz, Stuttgart, 1833-41).

3. Pap, 6, A, 146., 1845. Cf. Pap., 6, B, 133. 1845.

4. Pap., 8(1), A, 229.

5. Pap., 6, A, 17.

6. Cf.Pap., 1, A, 27.

ESPIRITU XLVII (1998) 55-69



56 FRANCESC TORRALBA ROSELLO

un mero juego de palabras, en una sofistica recargada. Divaga y especula y
confunde la verdad humana y filoséfica con la Verdad de la Revelacion cristia-
na.” Kierkegaard considera urgente un trabajo de distincién rigurosa de cate-
goria, de determinacion de los conceptos, de las clases de esferas, a saber, la
esfera de lo inmanente y la esfera de lo trascendente. Es necesaria esa tarea
como preambulo a una nueva dogmatica, vertebrada en la categoria de lo
existente y en la dialéctica. La dialéctica, para el danés, es un término heléni-
co y no hegeliano. La dialéctica filoséfica es el arte inventado por Sécrates, a
quien Kierkegaard admira apasionadamente. Debe ser la clave de la nueva
dogmatica y la nueva teologia. En Socrates, dice el danés,® no es otra cosa que
el lado dialéctico del arte de responder. El maestro se sirve de él para denun-
ciar los pretendidos conocimientos de los discipulos e insistir en aquellos co-
nocimientos que han sido olvidados. Los profesores, los docentes de la Uni-
versidad de Copenhague, desconocen este método de preguntas y respuestas,
desconocen la riqueza de la dialéctica socratica y se enorgullecen de sus dis-
cursos vacuos. La nueva dialéctica debe ser colocada en medio de la cristian-
dad, con el fin de interrogarla y descubrir sus falsas raices.

Dice Kierkegaard en una ocasion: “La cristiandad, sentada sobre sus certi-
dumbres, espera un nuevo Sécrates que, con la misma dialéctica, la misma
simplicidad, la misma astucia, pueda reconocer su ignorancia en la existencia
y lo formule asi: Yo no puedo concebir completamente la fe, pero yo creo... En
consecuencia, es necesario para el presente un dialéctico, que fundamente su
dialéctica en la simplicidad.”

Kierkegaard se esfuerza en practicar una dialéctica simple cuando escribe
sus meditaciones en forma de discurso. Son presentadas en forma de didlogos,
recordando los didlogos platénicos. Por medio de diferentes intervenciones y
argumentaciones, los contertulios progresan en comunién hacia el descubri-
miento de la verdad. Objeciones y refutaciones no significan victorias de unos
sobre otros, sino un proceso de edificacion reciproca. Kierkegaard utiliza la
dialéctica como una técnica de discusion que se dirige a la busqueda de un es-
pacio general de argumentacién. Delimita y caracteriza con rigor las esferas
respectivas de la fe y del saber. Cada contertulio, cada seudénimo representa
un modo de existir, un modo de concebir el mundo, la vida y la muerte. El
Cristianismo debe llegar a todos y cada uno de ellos, y eso sélo es posible por
medio de un método de comunicar (at meddele) eficaz y universal, que es la
dialéctica socratica. La Verdad cristiana, la Verdad del hombre-Dios, no es algo
abstracto ni puramente especulativo, sino que es algo que repercute de un
modo decisivo en la existencia de cada individuos, de cada ser humano. Por
ello el método de comunicacion, lejos de ser pomposo y elevado, debe ser per-
sonal y singular.

7. Las Lecciones de introduccion a la dogmadtica especulativa de Martensen, que Kierkegaard ha-
bia seguido durante el semestre de invierno de 1837-38 y semestre de verano de 1838 y de invierno
en 1838-39. En Pap., 2, C, 26 dice Kierkegaard que la dogmatica especulativa considera el dogma
como una idea.

8. Pap., 3,A, 7.

9. Pap., 8(1), A, 547.



KIERKEGAARD, EL HEREDERO MODERNO DE LA MAYEUTICA SOCRATICA 57

Kierkegaard considera fundametal descubrir un arte de persuasiéon, como
decia Pascal. Ese arte debe despertar al individuo, debe transformarlo de un
modo substancial. En la Retdrica, Aristételes trata de los distintos modos de co-
municar una verdad, de la relacién entre el orador y el oyente, del buen orador,
de la técnica de argumentacion, en definitiva, de arte de hablar. Kierkegaard
considera que aquel texto" es capaz de iluminar de forma resplandeciente los
problemas religiosos de la Dinamarca del siglo Xix. Por ello estudia con aten-
cion la téchné reétorike del genio griego. Para Aristételes la dialéctica se trata de
un modo de comunicacién cotidiana, que pretende despertar la conviccién en el
oyente (Overbevisning), la fe o pistis, en alguna cosa.

Veamos a continuacién la recepcion de la Retérica en el pensamiento de
Kierkegaard.

2. Kierkegaard v la Retdrica de Aristételes:

El arbol retérico de Aristételes se divide en cuatro ramas que corresponden
a las cuatro operaciones engendradas por la técnica. Estas son: en primer lugar
la pisteis, o inventio, que consiste en establecer las pruebas, en segundo lugar,
la taxis, o disposicionm que las ordena, en tercer lugar, la léxis, o la elocucion,
que les da forma verbal y por tltimo la hypokrisis, o actio, que pone en escena
el discurso.

Este es el esquema que Kierkegaard recibe de Aristételes. Partiendo de éste
y considerando que la retérica se dirige sobre todo a la conviccién, el danés
piensa,'' que la inventio es la mas importante porque busca las pruebas no
cientificas para convencer.

Dice Aristételes: “Todos los oradores, con el fin de producir la persuasion,
demuestran por medio de ejemplos o entimemas sus tesis, puesto que son los
unicos medios para llevarlo a cabo.”'?

Eso es precisamente lo que Kierkegaard quiere llevar a cabo. El razona por
medio de ejemplos, o de modelos, y practica el razonamiento por analogia,
adoptando una forma suavizada de persuasion. Se interesa por el entimema o
silogismo retérico, deduccién de unas premisas que son sélo probables pero la
conclusién es decisiva. El discurso persuasivo se ve truncado tarde o temprano
por una decision radical, por lo que Kierkegaard llama el salto de la fe, o el pa-
saje patético. La retdrica conduce al individuo al borde de ese precipicio deci-
sivo para su trayectoria existencial.

Respecto a este punto decisivo, Kierkegaard se aleja del discurso aristotéli-
co y fundamenta lo que él mismo llama la dialéctica de lo paraddjico, que es la
dialéctica cristiana por definicién. Se sirve de Aristételes hasta cierto punto,
pero a partir del salto de la fe, el danés sigue un camino solitario e insospecha-
do. Aristételes relaciona su arte con aquello que es verosimil, probable, que
tiende al saber (Viden), mientras que la elocuencia cristiana (Veltalenhed) se

10. Pap., 6, A, 1.
11. Pap., 6,A, 1.
12. Retorica, I, 1, 1355a.



58 FRANCESC TORRALBA ROSELLO

relaciona siempre con lo inverosimil, con lo absurdo. Esto muestra que una
cosa debe ser absurda para que sea creida." Por ello la retérica cristiana rom-
pe con los moldes aristotélicos y roza siempre con los margenes de la contra-
diccion.

Aunque se aleja de Aristételes, Kierkegaard examina el arte de hablar inspi-
randose en el Estagirita. Siguiéndole, distingue tres puntos de vista en toda co-
municacion: la esencia del orador (éthos), la disposicién de los oyentes, y el
discurso en si mismo. Presta mucha atencién al primer y tltimo punto y a los
lazos psicolégicos que unen al orador con el oyente.

El orador debe preparar el camino a la verdad, debe disponer al oyente ha-
cia el puerto de la felicidad, debe vaciar el horizonte de vagas ilusiones y fala-
cias y mostrar la senda recta, llevar al oyente hasta el momento decisivo, hasta
el borde del precipicio." El fin ultimo del orador es edificar,” provocar la emo-
cién del oyente, despertar su pathos. Ese espiritu constructivo y de amor a la
verdad queda bien reflejado en los Discursos edificantes (Opbyggeligen Taler)
que Kierkegaard escribi6 a lo largo de toda su vida.' El oyente es la pieza més
importante en el proceso de la comunicacién, puesto que es su conversion lo
que fundamentalmente se busca. Kierkegaard reprocha a Aristételes la poca
consideracién que muestra hacia el auditorio en su Retdrica."

El Estagirita se limita a distinguir tres tipos de oyentes: el deliberativo, el
judicativo y el epidictico.'™ El danés considera que el analisis de Aristoteles es
muy simplista,” y ademads cree que en el cristianismo la relacién orador-oyente
incluye un elemento muy decisivo para el bien de la comunicacién, a saber, el
amor entre el que habla y el que escucha.” La ligazén que une a ambos sujetos
de la comunicacién es y debe ser en el cristianismo el amor evangélico, es decir
la caridad y la comprensién mutua. En el cristianismo el orador se dirige a es-
te oyente, éste en concreto y lo ejercita hacia el bien. Lo exhorta a la accién a la
buena praxis. El fin del orador no es comunicar meras verdades intelectuales,
sino comunicar un modo existencial, es decir, un testimonio de vida cristiana.
En ese punto se separa otra vez de Aristételes y se acerca mas a la Rhetorica sa-
cra de San Agustin. El danés lleva a cabo una deconstruccién del intelectualis-
mo retérico de Aristételes. Por ello Kierkegaard rehuye términos complejos e
incomprensibles para el oyente y busca por encima de todo la claridad.”!

13. Pap., 6, A, 19. Retérica I, 1, 1355a, 24 ss.

14. Pap., 6, A, 136.

15. Pap., 10(2), A, 157.

16. Kierkegaard escribié un gran ntimero de Discursos a lo largo de su vida. El 16-X-1843 publi-
ca Tres discursos edificantes, el 6-XI1-1843 pubhca Cuatro discursos edificantes, el 5-111-1844 publica
Dos discursos edificantes, el 31-VIII del mismo afio salen Quatro discursos edificantes, el 29-V-1845
Kierkegaard publica Dieciocho discursos edificantes, el 5-V-1846 publica el prologo de los discursos
edificantes en distintos espiritus, texto que aparece completo el 13-I11-1847. El 6-I11-1848 publica
Discursos cristianos y el 20-XI1-1850 sale a la luz Un discurso edificante.

17. Pap., 6, C, 5: “Aristoteles no trata para nada el auditorio en su Retérica —solamente un poco,
justo al empezar el ler libro, cap. 3 segiin mi ejemplar traducido”.

18. Retdrica, 1, 3, 1358a.

19. Pap., 6, C, 3.

20. Pap., 7,C, 4.

21. Doctrina Cristiana, libro IV.



KIERKEGAARD, EL HEREDERO MODERNO DE LA MAYEUTICA SOCRATICA 59

Bajo este punto de vista tan singular, los roles del orador y del oyente que-
dan realmente transfigurados, en relacion al esquema aristotélico. El orador
transmite la verdad ético-religiosa, la Verdad eterna que Dios le ha comunica-
do misteriosamente en su espiritu (Aand). Sin individuo, sin espiritu no hay
comunicacion de verdad y sin ésta no hay posible lugar para la felicidad. Pero
cémo deviene Kierkegaard un orador religioso? Asi contesta él mismo: “Yo soy
un oyente. Esto significa que... yo he tenido la necesidad de comprender una
palabra que me guiaba. He escuchado y escuchado... Y entonces me he conver-
tido yo mismo en orador.”?

Para llegar a ser orador religioso es preciso ser oyente de la Palabra y serlo
en silencio delante de Dios. Todo hombre esta llamado a ser oyente y a ser ora-
dor, mas no se puede ser orador sin escuchar previamente la Palabra de Dios
en el espiritu. El silencio, dice el danés en una ocasion,? es la elocuencia de la
divinidad.

Kierkegaard reflexion6 sobre esta intercomunicacién individual de lo reli-
gioso y quiso escribir algo sobre ello por medio del seudénimo Johannes de
Silentio, autor de Temor y temblor (Frygt og Baeven) basandose en la Retdrica de
Aristételes. No le llegé a hacer explicitamente, aunque en los Discursos edifi-
cantes que llevan por titulo la expresion neotestamentaria “los lirios del campo
y las aves del cielo” (Lirien paa Marken og Volgen i Himle) deja bien patente la
idea de que en el silencio se hace presente al individuo y lo convierte en orador
religioso.”

Dice Kierkegaard en los Discursos edificantes: “Por medio de la comunica-
cién pia, Dios mismo se hace presente. (...). El orador sopla la palabra al oyen-
te, pero lo principal, lo serio, es que el oyente, con la ayuda del discurso, habla
por él mismo, con él mismo y para él mismo, en silencio (Taushed), delante de
Dios (for Gud).”>

El testimonio, en efecto, no es una actitud que se refiera tinicamente a un
saber objetivo, sino que se relaciona prioritariamente con algo subjetivo que es
la experiencia de la Palabra. La comunicacion religiosa, mas que un saber es
una ejercitacion (Indaevelse), un ejercicio de realizacién.* Es por eso que
Kierkegaard habla de una comunicacion ético-religiosa. Se trata ademds de
una comunicacion patética porque conduce al salto de la fe, y ese salto es indi-
vidual e intransferible. Nadie puede hacerlo por mi. La comunicacién religiosa
exige que uno entre en relacién con Dios.

Kierkegaard considera que el tnico modo de instalar el Cristianismo en la
Cristiandad es la retérica cristiana, la retérica de lo paradéjico. Solamente por
medio de testimonios radicales de la verdad ético-religiosa, el Cristianismo de-
jara de ser una doctrina mas entre tantas y comunicard valor y sentido para la
existencia humana. Urge un arte del hablar religioso, urgen oradores compro-
metidos, Sécrates en la Cristiandad. Kierkegaard advierte que en la Dinamarca

22. Pap., 10 (1), A, 483.

23. Pap, 5, B, 167.

24. Cf. los Tres discursos piadosos del 14 de mayo de 1849 (estético, ético y religioso).
25. Pap, 5, B, 167.

26. Pap., 8,(2), B, 82.



60 FRANCESC TORRALBA ROSELLO

del siglo x1x abundaban falsos sofistas y hegelianos cristianizados. Esos son los
teoricos de la Cristiandad y los detractores del Cristianismo vitalmente asumi-
do. Es preciso construir una retérica socratica capaz de acabar con esa falsa sa-
biduria. Esos sofistas modernos, son los nuevos fariseos, los hermanos jesuitas
ridiculizados por Pascal, tal como Kierkegaard escribe en su Diario en 1850.7
Ellos son los que gobiernan la Iglesia oficial.

3. Kierkegaard y los sofistas de Copenhague:

El mas destacado de ellos era J.P. Mynster. La retérica que utilizaba este
eclesidstico danés era a los ojos de Kierkegaard excesivamente sofisticada y
recargada, parecida a la de Pitdgoras, el sofista inmortalizado en el didlogo
platénico que lleva su nombre por titulo. Incrusta en su discurso elementos
no-cristianos que desvirtian el auténtico camino. Incluye en él una bella for-
ma, una cultura exquisita, erudicién histérica, gestos, apariencias... Todo ello
confunde al oyente y le provoca aborrecimiento. Le falta la situacién real, la
categoria de la existencia, la singularidad. Para Kierkegaard el estilo oratorio
de los eclesiasticos daneses es una mera comedia, un teatro nefasto.? Les criti-
ca la falta de compromiso existencial, de sacrificio, de sinceridad.” Conciben el
Cristianismo como algo extrinseco y circunstancial.

Dedica muchas paginas a su magno Diario, a criticar ir6nicamente ese esti-
lo retérico tan tipico de las Iglesias luteranas de la Dinamarca del siglo x1x. No
lo hace con afan destructivo, sino con d&nimo de llamar la atencién y estimular
la basqueda hacia un nuevo arte de la palabra. Trata al pastor luterano danés
de actor de teatro,* y de vivir Unica y exclusivamente en las categorias estéti-
cas. El culto ha devenido para Kierkegaard una burla de Dios.*' En alguna oca-
sion dice que los seguidores de Mynster son castrados de la predicacion.®

El censor de esos castrados de la predicacion ya no se inspira mas en Aris-
toteles. Ahora gira los ojos hacia Sécrates y Platon. Los aplaude en sus criticas
a los sofistas y considera que él debe seguir el mismo ejemplo para expulsar de
la palestra a esos falsantes de la palabra.

Ciertamente, Kierkegaard se muestra combativo y hasta desafiante en al-
gunos textos, pero debemos entender su posicién como una gesta insélita y
solitaria en defensa del auténtico Cristianismo, y no confundirla en un afan
de vanidad individual.

Aplaude a Sécrates y Platén porque se opusieron a la retérica de los sofis-
tas, y exclama el danés: “Si, Platén y Sécrates tenian razén: Fuera del Estado

27. Cf.Pap., 10 (3), A, 751 y en Pap., 10 (3), 649. Leyendo el libro de Reuchlin (Pascale Leben...,
Stuttgart y Tiibingen, 1840) Kierkegaard anota que la sofistica jesuitica se parece mucho a la pre-
dicacién (Praedikeforedrag) de sus dias.

28. Pap., 10 (2), A, 55.

29. Pap., 9, A, 240.

30. Pap., 10 (2), A, 149.

31. Pap., 10 (3), A, 127.

32. Pap., 10 (1), A, 385 y en Pap., 10 (3), A, 725.



KIERKEGAARD, EL HEREDERO MODERNO DE LA MAYEUTICA SOCRATICA 61

los poetas y los oradores!. Su impaciencia que justificaba la defensa del con-
cepto griego de filosofia deviene todavia mas legitima cuando se trata de la co-
municacion de lo que es cristiano...”*

Sécrates calificaba a los poetas de impostores, porque construfan con sus
versos un mundo ideal, pero falso. Los pastores de Copenhague caen en el mis-
mo error. Producen el efecto inverso a la palabra creadora de Dios, la reducen
a la nada,* por medio de su discurso mediado e idealizado convierten el cris-
tianismo en una teoria mas, en una teoria pagana. Es asi como éste pierde su
caracter paradojal, la expresion existencial. Por medio de estos retéricos, el
cristianismo deviene algo verosimil, y en consecuencia queda automaticamen-
te abolido.*

El cristianismo primitivo no conocié el arte de hablar. Penetr6 en el mundo
por medio de testimonios vitales, por medio de los apédstoles, de los martires,
de pescadores e ignorantes. No eran retéricos y sin embargo se expandieron y
fueron creciendo progresivamente y ello se debe al caracter testimonial de sus
vidas. Los griegos, en cambio, consideraban que la clave del éxito de la comu-
nicacioén residia en el discurso verosimil. Los apdstoles, los martires no fueron
artistas de la palabra, sino que fueron vivos testimonios del cristianismo radi-
cal, de la paradoja del Dios-hombre.

El cristianismo no es en su esencia mito, sino algo existencial. Es propia-
mente lo existencial lo que separa poesia, mitologia y cristianismo.” La cris-
tiandad ha transformado el cristianismo en algo mitico porque ha olvidado la
categoria de lo existencial. Es preciso defender el cristianismo de los cristianos
actuales, piensa Kierkegaard, pues son ellos los nuevos profetas de la indife-
rencia y la apatia.

Pero, ¢qué tactica va a utilizar Kierkegaard para enfrentarse a ese ejército
de libres pensadores, vasallos del hegelianismo teérico? El cristianismo no ne-
cesita tratados para su defensa, pues los tratados sirven a la cristiandad. El
cristianismo tiene que defenderse por medio de la dialéctica, de una dialéctica
dura, extrema, ofensiva y defensiva, radical.’” La tactica pues a seguir es inver-
sa a la tactica habitual. No se trata de contra-demostrar que el cristianismo no
es un mito, no es necesario defenderlo de una tal acusacién. No. Lo decisivo es
atacar y mostrar que la cristiandad es una fabula, un mero mito.

Este lenguaje combativo y desafiante, que es su tactica, es bautizado con un
nombre militar: neutralidad armada. Utiliza este nombre por primera vez en
1838, con el fin de caracterizar su actitud en relacion a los corrientes literarios

33. Pap., 10(1), A, 385.

34. Pap., 10 (2), A, 541.

35. Pap., 10 (4), A, 633.

36. Pap., 11 (1), A, 217. Dice en Pap., 10 (4), A, 626: Sin la imitacién el cristianismo es mitolo-
gia, poesia: los librepensadores, en nuestra época atacan el cristianismo y lo llaman mitologia, poe-
sia. De este modo llegan los defensores... la predicacion oficial, que aseguran que para ellos aquello
no es verdad, para sus vidas manifiestan lo contrario de la imitacién de Cristo. Asi pues, para ellos,
el cristianismo —a despecho de todas sus certezas— es mitologia, poesia.

37. Pap., 10, A, 165.



62 FRANCESC TORRALBA ROSELLO

de su época.®® Proyect6é un tratado titulado La neutralidad armada, pero sélo
fue un proyecto nunca realizado.”

La tactica se lleva a cabo por medio del estilo indirecto, de los seudénimos,
de las méscaras creadas por el mismo Kierkegaard. Se esconde tras esas ficcio-
nes literarios que él mismo ha creado y las utiliza como trampa, como medio
para comunicar lo cristiano. Dice el danés: “Toda la comunicacién indirecta
tiene su inicio en el engafio. Este engafio significa que el emisor aparece como
un hombre nada serio. Parecer serio pone de relieve lo serio de un modo direc-
to y sin embargo lo serio s6lo puede residir en lo profundo. Eso significa que el
lector debe llegar a lo serio por él mismo. El emisor tiene que ayudarlo, tiene
que intentar que éste se relacione con Dios, como Unico. Y esto s6lo es posible
de un modo indirecto... En estas condiciones, no les queda otra alternativa que
ser un irénico. (...). Pero, ¢qué es la ironia?. Es la seriedad mas elevada.”*

Es asi como la comunicacién indirecta, es decir encubierta, deviene iréni-
cay en la medida en que lo es, se convierte en mayéutica. Es decir que la ma-
yéutica es el modo de comunicacién indirecto e irénico. Resume este método
engafioso con esta frase: engafiar en la verdad, ahi arranca la comunicacién
ético-religiosa. La cristiandad, enajenada, enseiia lo cristiano como un saber.
Es necesario volver a la mayéutica socratica.

4. Kierkegaard y la mayéutica socrdtica

La mayéutica socratica es ejercitacion, entrenamiento, educacion. Se trata
de un arte muy peculiar, muy dialéctico. Kierkegaard se enorgullece de haberla
rehabilitado en pleno siglo X1X. Dice el danés: “Aqui se halla mi mérito: por me-
dio de los seudénimos he descubierto la mayéutica al interior del cristianismo.
Igualmente los “yo” al nivel de la vida corriente. Porque la ausencia mas im-
portante de nuestra época es el reconocimiento del yo. Esos “yos” no son otra
cosa que “yos” poéticos, pero son sin embargo yos.”*!

La cristiandad ha impuesto el anonimato y el descompromiso individual
por todo. Kierkegaard cree que por medio de la mayéutica va a nacer otra vez
la categoria de lo individual y en consecuencia el compromiso existencial con
aquello que llamamos cristianismo. Es necesario destapar el yo de cada uno de
los hombres y eso sélo es posible por medio de yos poéticos que simbolicen el
estado personal del yo real. Por eso Kierkegaard crea tanto personajes ficticios,
y por eso emplea siempre la palabra yo, en primera persona. Este estilo pretende
comprometer al lector, situarlo en un punto de vista, descubrir su subjetividad
y forzarle a pensar.

Reconoce el danés la necesidad de imponer el método socrético en su siglo,
en medio de la elocuencia y la exterioridad: “Que se haga de mi lo que se quiera,
pero nadie podra negar lo que ha sido mi idea y mi vida, ni que mi pensamiento

38. Pap., 2, A, 770.

39. Se encuentra en Pap., 10 (5), 107. El texto fue publicado en 1965 en Copenhague por
Gregor Malanstchuk. En fracés fue publicado en 1968 por J. Colette en Kierkegaard, chrétien incog-
nito, Le Cerf, 1968.

40. Pap., 8 (2), B, 72.

41. Pap., 85 (24), 82 (13). Cf. Pap 8 (2), B, 87.



KIERKEGAARD, EL HEREDERO MODERNO DE LA MAYEUTICA SOCRATICA 63

ha sido uno de los més originales de muchas épocas y el mas original expuesto
en lengua danesa: que el cristianismo tenia necesidad de un mayéutico. Esta
categoria: Valorar el cristianismo, confesar a Cristo, no conviene a la cristian-
dad. Esto conviene justamente a la mayéutica, que parte del hecho que los
hombres tienen el bien supremo, pero que quiere ayudarlos a entender aquello
que ellos son.”*

La mayéutica en la cristiandad debe ayudar al hombre a reconocerse como
espiritu, a reconocer que Dios se le comunica gratuitamente, y que éste es su
gran tesoro. Sécrates pretendia con la mayéutica que cada cual descubriera la
verdad en su interior, y por medio de preguntas e interrogaciones ayudaba a
dar a luz a la verdad oculta en cada ser humano.

En un pasaje del Teeteto® de Platén, Sécrates dice a Teeteto que practica el
mismo arte que su madre, Fenaretes, la cual fue comadrona. Este arte es la
mayéutica que consiste en ayudar a engendrar los pensamientos en el alma del
interlocutor.

Dice Sécrates en aquel pasaje: “Mi arte de partear tiene las mismas caracte-
risticas que el de ellas, pero se diferencia en el hecho de que asiste a los hom-
bres y no a las mujeres, y examina las almas de los que dan a luz, pero no sus
cuerpos. Ahora bien, lo mas grande que hay en mi arte es la capacidad que tie-
ne de poner a prueba por todos los medios si lo que engendra el pensamiento
del joven es algo imaginario y falso o fecundo y verdadero. Eso es asi porque
tengo, igualmente, en comin con las parteras esta caracteristica: que soy esté-
ril en sabiduria.”*

Sécrates insiste en que no puede él mismo engendrar —lo que no significa
que no pueda dar su opini6én propia sobre los asuntos que trata- e irénicamen-
te manifiesta que quienes le acusan por ello de esterilidad estan en lo cierto.
Pero la causa de su impotencia personal es que los dioses le han impuesto esta
tarea: no procrear, sino ayudar a procrear. Por eso Sécrates no es un sabio pero
hace engendrar o producir la sabiduria.

Comenta Sécrates a continuacion: “Asi es que no soy sabio en modo algu-
no, ni he logrado ningtin descubrimiento que haya sido engendrado por mi
propia alma. Sin embargo, los que tienen trato conmigo, aunque parecen al-
gunos muy ignorantes al principio, en cuanto avanza nuestra relacion, todos
hacen admirables progresos, si el dios se lo concede, como ellos mismos y
cualquier otra persona puede ver. Y es evidente que no aprenden nunca nada
de mi, pues son ellos mismos y por si mismos los que descubren y engendran
muchos bellos pensamientos. No obstante, los responsables del parto somos el
dios y yo.”®

El método del arte mayéutica consiste en llevar al interloculor al descubri-
miento de la verdad mediante una serie de preguntas.

42. Pap., 8 (1), A, 42.
43, Teeteto, 149a-151e.
44, “ 150a-150d.
45,  “ 150d-150e.



64 FRANCESC TORRALBA ROSELLO

El interlocutor llega, por fin, a engendrar la verdad, descubriéndola por si
mismo y en si —como en el muy citado ejemplo del Mendn de Platén, donde el
esclavo descubre que sabia geometria—. En la idea de mayéutica se halla impli-
cada la idea de la reminiscencia, la cual se manifiesta en el reconocimiento de
la verdad cuando es presentada al alma. Pero aunque Sécrates manifiesta no
poseer él mismo la verdad que se trataba de hacer engendrar en el alma del in-
terlocutor, lo cierto es que éste no podria asentir a ella si no le fuera de algin
modo presentada por Sécrates. El arte mayéutica es pues en gran medida el
arte de hacer asentar a la verdad, es decir, a las evidencias.

Por este descubrimiento de la verdad es doloroso e implica sufrimiento.
Sécrates lo compara al dolor del parto: “Ahora bien, los que tienen relacién
conmigo experimentan lo mismo que les pasa a las que dan a luz, pues sufren
los dolores de parto y se llenan de perplejidades de dia y de noche, con lo cual
lo pasan peor que ellas. Pero mi arte puede suscitar este dolor o hacer que lle-
gue a su fin. Esto es lo que ocurre por lo que respecta a ellos.”*

Kierkegaard recoge esta idea socratica y pretende resucitarla en su contexto
cultural danés. Considera a los sucesores de Mynster, los sofistas modernos y
trata de superarlos por medio de la ironia socratica. Kierkegaard es consciente
de que este método dialéctico y engafioso puede motivar hostilidades y manias
personales, pues a nadie le gusta sentirse engafiado y menos todavia a los “or-
gullosos profesores de teologia dogmatica de la Universidad de Copenhague”.
Kierkegaard lo sabe y se arriesga a emplear su método mayéutico, porque con-
sidera que es la mejor manera de introducir el cristianismo en la cristiandad,
aunque aquello le perjudique a nivel personal. Asume asi el papel de martiry se
resigna por el bien de la persona humana. Sécrates se sentia también aturdido
cuando sus contertulios descubrian su maniobra dialéctica. Pero aquello no le
preocupaba. Lo que si le interesaba era que su contertulio llegara al conoci-
miento de los principios éticos y morales.

Asi describe Sécrates su tarea educadora: “Entrégate, pues a mi, que soy
hijo de partera y conozco este arte por mi mismo, y esfuérzate todo lo que pue-
das por contestar a lo que yo te pregunte. Ahora bien, si al examinar alguna de
tus afirmaciones, considero que se trata de algo imaginario y desprovisto de
verdad y, en consecuencia, lo desecho y lo dejo a un lado, no te irrites como las
primerizas, cuando se trata de sus nifios. Pues, mi admirado amigo, hasta tal
punto se ha enfadado mucha gente conmigo que les ha faltado poco para mor-
derme, en cuanto los he desposeido de cualquier tonteria. No creen que hago
esto con buena voluntad, ya que estdn lejos de saber que no hay Dios que al-
bergue mala intencién respecto a los hombres. Les pasa desapercibido que yo
no puedo hacer una cosa asi con mala intencién y que no se me permite ser in-
dulgente con lo falso ni obscurecer lo verdadero.”#

Ciertamente subyace en el método mayéutico la idea de la reminiscencia,
segtin la cual el alma del interlocutor participaba anteriormente de la verdad y
la tarea de Socrates es reconducir el espiritu por la senda que conduce a la ver-

46. Teeteto, 151a-151b.
47. “ 151c-151d.



KIERKEGAARD, EL HEREDERO MODERNO DE LA MAYEUTICA SOCRATICA 65

dad. La verdad se manifiesta en el didlogo y es por ello dialégica, fruto de una
relacion interpersonal bien dirigida y ordenada al recto fin.

Kierkegaard cristianiza la mayéutica. La utiliza para comunicar la verdad
ético religiosa, la verdad-paradoja del Dios, del Dios encarnado y clavado en el
madero. Esta verdad dltima no es fruto, para el danés, de una deduccién de los
principios inherentes al espiritu humano, no es innata en el ser humano, sino
que es paraddjica y contradictoria en si misma. Por ello la mayéutica de Kier-
kegaard no se fundamenta en la reminiscencia de las ideas preconcebidas na-
turalmente en el alma. La verdad ético-religiosa se manifiesta como algo absur-
do en si mismo, como algo que trasciende los principios de la l6gica humana y
ademas los traiciona. El fin de la mayéutica kierkegaardiana es llevar al interlo-
cutor al borde de esa verdad, al limite de lo racional y lanzarlo al vacio para que
ejecute el salto de la fe, el salto al absurdo del patriarca Abraham.*

En este sentido es preciso separar y matizar lo que es la mayéutica socrati-
ca de lo que es el método indirecto-dialéctico del fil6sofo danés. Este tdltimo se
inspir6 en Sécrates pero lo cristianiz6 a la luz de su interpretacion particular e
insélita del cristianismo, todavia desconocida para el lector espafiol.*

El engafo no puede ser el fin ultimo de la mayéutica. Al final el que inter-
pela debe revelar su identidad y dejar el método indirecto para adoptar la co-
municacion directa. Nace asi el mértir de la palabra.

Anticlimacus es el tltimo seudénimo de Kierkegaard, y representa el cris-
tiano radical, el cristiano comprometido y combatiente en el mundo. Al final
Kierkegaard se identifica con €él, o al menos lo recoge como modelo de su exis-
tencia. Los Discursos edificantes (Opbyggeligen Taler) y Las obras del amor (Kjer-
lighedens Gjerninger) son manifestaciones literarias del estilo directo, del mo-
mento final de la mayéutica kierkegaardiana.

5. Kierkegaard v el cristianismo

Es dificil sintetizar la concepcién del cristianismo que tuvo Kierkegaard en
breve espacio. El mismo declara en su Diario® que toda su obra se relaciona
con el cristianismo y es un intento de aclarar qué significa ser cristiano en la
cristiandad, tal como expresa también en Mi punto de vista.> Dadas estas difi-
cultades nos limitaremos a esquematizar brevemente las lineas fundamentales

48. El Temor y temblor (Frygt og Baeven).

49. Decimos esto porque su interpretacion del cristianismo se halla fundamentalmente en el
Diario y en Los discursos edificantes. El lector de Kierkegaard en lengua espafiola desconoce casi
completamente estos textos, puesto que sélo han sido traducidas las obras seudénimas de una for-
ma sistemética, mientras que las obras de comunicacién directa, auténticamente importantes, son
todavia desconocidas. Ello constituye a divulgar una imagen de Kierkegaard que no se ajusta a la
verdadera.

50. Pap., 8(2), A, 226.

51. Asi lo dice en Sam. Vaerk, XIII, 551-552: El contenido de este pequeiio libro es lo que real-
mente significo como escritor, que soy y he sido un escritor religioso, que la totalidad de mi traba-
jo se relaciona (forholder) con el Cristianismo (til Christendommen), con el problema de llegar a
ser cristiano (at blive Christen), con directa o indirecta polémica con esa ilusién que llamamos
Cristiandad (Christenheden) o que en nuestro pais todos somos cristianos.



66 FRANCESC TORRALBA ROSELLO

de su reflexion filoso6fica-teolégica entorno al cristianismo a partir de una lec-
tura panoramica de los Discursos y los Papeles.

Para Kierkegaard el cristianismo es sinénimo de paradoja, paradoja que se
caracteriza basicamente por la encarnacién de Dios y por la muerte de su Hijo
unigénito. El camino hacia la verdad cristiana es el camino de la desespera-
cién, de la duda y la fe. Y la fe es pasién, la mas sublime de todas las pasiones,
pasién que da unidad y sentido a la vida humana. El cristianismo es el antido-
to perfecto contra la enfermedad mortal o desesperacion que sufre todo hom-
bre natural,” esto es, el hombre estético y ético. Implica una ruptura con la
existencia racional y esterotipada. Es una cura radical, la tnica que est4 hecha
a la medida de la desesperacién. Lo absurdo es lo més caracteristico de la fe, y
esta hecho de tal modo que la razén no puede por sus propias fuerzas, ni disol-
verlo en no-sentido, ni exhibirlo como no-sentido. Es un signo, un enigma, un
conjunto de enigmas de los que la razén debe decir: no puedo comprenderlo,
no puedo disolverlo. Pero de aqui no se deduce que sea un sinsentido.

La pasion que corresponde entonces al absurdo es la fe. La realidad exte-
rior, que abre una posibilidad hasta tal punto nueva, es la eterna verdad del
Dios aparecido en el tiempo. Asi, lo histérico no recuperable por la vuelta del
recuerdo o por la mediacién conceptual, no susceptible de ser querido en el
cuadro de un retorno eterno, provoca un nuevo nacimiento de la voluntad im-
buida de pensamiento que la ironia, como la especulacién llevaban a la ruina.
El atajo, que se ofrece entonces al pensamiento constituye una poderosa ayuda
para la voluntad, que ve abrirse ante ella el camino de la fe.

La aceptacion de la doctrina cristiana, de la doctrina del Dios-hombre im-
plica un asentimiento subjetivo, implica el salto de la fe. Precipitados en el
mundo de la caida, hemos perdido todo contacto directo con Dios, quien se
nos muestra como habitando en el absurdo. Nuestra relacion con Dios sélo po-
dré ser vista en la fe, y no va a depender de ningtn saber, sino que estara fun-
damentada tnica y exclusivamente en el creer y el asentir.

La tnica prueba de la verdad del cristianismo,” es aquella cuya huella esta
impresa en mi propia existencia, huella indeleble de la voz que no se puede olvi-
dar una vez se ha escuchado. Supone una presencia efectiva, no una existencia
que viniera como conclusién de una demostracién intelectual.* Este compro-

52. Asilo defiende Kierkegaard en la Enfermedad mortal, (Sygdommen til Doeden, 1849).

53. Pap, (10) (1), A, 467.

54. Viallaneix, Hate-toi d'écouter, p. 219, Cf. C. Fabro, Lexistence de Dieu dans l'oeuvre de
Kierkegaard, Casterman, 1961. Dice Fabro que el problema de Dios, de su naturaleza... parece deja-
do de lado por Kierkegaard, quien sélo considera la relacién concreta de Dios con el hombre. La
existencia de Dios es una presencia o no es nada. Los actos no demuestran la existencia sino que la
presuponen. Fabro examina la critica de Kierkegaard desde la perspectiva tomista. En su libro ti-
tulado Dio, 1961 dice el sabio pensador italiano: Aunque no exista ninguna duda acerca de la natu-
raleza positiva de su teismo (de Kierkegaard) y de la sinceridad de sus intenciones en la defensa
del cristianismo, tanto contra Hegel, como contra las declaraciones implicitas de la derecha y de la
izquierda hegeliana. Pero en vano se buscard una fundamentacion del problema de Dios en su
obra, una demostracién cualquiera de su existencia y de sus atributos. Nadie, que yo sepa ha estu-
diado a fondo este punto de su pensamiento (como tampoco el estrechamiento conexo con su rela-
cién a Hegel), sea como fuere, después de la lectura de Migajas de filosofia (1844) y de la gran



KIERKEGAARD, EL HEREDERO MODERNO DE LA MAYEUTICA SOCRATICA 67

miso, esta fe, implica riesgo y en consecuencia, sin riesgo la fe es una imposibi-
lidad,” y eso consiste en salir a la vida, en salir a plena mar y lanzar gritos al
cielo, para ver si Dios quiere escucharlos. No quedarse en la orilla viendo cémo
los demas combaten y luchan.*

Nadie nace cristiano, uno se convierte cristiano por medio de una decisién
solitaria y singular, decisién que Kierkegaard llama la gran decisién, la eterna
decisién de la interioridad.” En la toma de posicién personal respecto a pro-
blema de lo Absoluto nace la fe y la fe se desarrolla volviendo la espalda al sa-
ber y dirigiéndose a Dios en Cristo. El saber que sélo se desarrolla en la esfera
de la razon, encierra el hombre en la intelectualidad, por ello, tanto si trata de
la exégesis erudita como de las disciplinas histéricas o las ciencias de la natu-
raleza, tiende a ignorar o incluso suprimir la esfera de la fe.

En la Enfermedad mortal (1849) Kierkegaard ataca una y otra vez a los espe-
culativos de su tiempo, a los fil6sofos que trataron de convertir el cristianismo
en una doctrina metafisica de la verdad pura, de la verdad abstracta. El danés
no acepté nunca esos sistemas que superaron la contradiccién inherente al ser
cristiano y presentaron esa paradoja de forma encubierta o disimulada.

El misterio cristiano sobrepasa el uso de la razén finita y contingente de la
persona humana y se halla siempre a las antipodas de resolver una contradic-
cién de tal magnitud, la contradiccién del Dios-hombre.

Lo que es basico en el cristianismo es que sea creido mas que comprendido
o explicado. Esto es lo mas fundamental. La explicacién que nos ofrece la razén
siempre es imperfecta y aproximativa, y por ello no es fiable. En la fe incondi-
cional reside la esencia del cristianismo, mucho méas que en la comprensién. La
felicidad del hombre no se basa en el entendimiento racional de los dogmas del
cristianismo, sino en la experiencia personal de la intercomunicacién amorosa
de Dios en el seno de la subjetividad humana. En esa interrelacion se experi-
menta la plenitud humana.

Dice Kierkegaard que la obra citada,’® que su época esta subyugada a la dio-
sa Razo6n y que los pensadores se han convertido en simples vasallos de aquella
divinidad despética que todo quiere explicarlo y atraparlo con sus redes. La ta-
rea de Kierkegaard consiste en hacer relucir la finitud y la ineptitud del hom-
bre para comprender la magnitud de la verdad cristiana. Comprender a Dios es
reducirlo, es codificarlo, es romper la distancia cualitativa que nos separa de
El Dice el danés: “Aquella diferencia entre Dios y el hombre debe ser reforzada,
por medio de la paradoja de la fe, de tal manera que nadie no debe confundir

Apostilla conclusiva no-cientifica (1846), se puede afirmar que Dios es para Kierkegaard el “prius”
absoluto de la conciencia, no una meta de llegada, porque lo finito no puede producir lo infinito.
Sin embargo, no me parece que su posicion sea reducible a la del Glaube inmediato de Jacobi y de
Schleiermacher, o a la intuicién intelectual de Schelling y otras semejantes sino mas bien a una
forma de ontologismo afectivo, suponiendo que esta expresion pueda tener sentido. (Pagina 307 de
la edicion espafiola de Rialp).

55. Pap., 10 (2), A, 406.

S6. Pap., 3,4, 145,

57. Pap., 7, A, 138.

58. La enfermedad mortal (Sygdommen til Doeden, 1849).

59. Ibidem.



68 FRANCESC TORRALBA ROSELLO

nunca aquello divino con aquello humano -y a sea de manera filoséfica, poéti-
ca o similar, pero siempre sistematicamente- ya que semejante confusion seria
hoy mucho mas terrible que el paganismo.”*

La especulacion, enemiga de las paradojas, acostumbra a reducir la distan-
cia que separa a Dios del hombre. Y ahi reside el error y el exceso del raciona-
lismo culminado en la figura de Hegel. Para Kierkegaard,® el cristianismo es el
primer descubridor de paradojas. Delante de esto se pregunta el danés: “Qué
mérito tiene el querer comprender todo el cristianismo, si lo fundamental es
que sea creido y no precisamente comprendido? Qué mérito puede tener eso si
delante del cristianismo no hay otra alternativa que la de creer o escandalizar-
se? No se trata més bien de una desvergiienza que de un mérito querer com-
prender algo que no quiere ser comprendido?”'

En la Apostilla conclusiva no-cientifica (Afsluttende Uvidenskabelig Efters-
krift, Copenhague 1846) firmaba por el seudénimo Johannes Climacus, Kierke-
gaard nos presenta la vertiente teorética de su reflexion sobre el cristianismo.
En los Discursos, en el Diario y en la Enfermedad mortal de Anticlimacus,
Kierkegaard ha manifestado su vivencia del cristianismo, su experiencia de
Dios, su compromiso existencial con la verdad del Evangelio, y con el hombre
y su ser espiritual. En esos textos el danés expresa sus sentimientos y su amor
hacia las criaturas y hacia Dios, como principio y fin de la vida. Apenas hay ar-
gumentacién filoséfica en aquellos escritos. Brotan de un corazoén religioso,
enamorado de la existencia y preocupado por la decadencia espiritual de su
tiempo y el avasallamiento de la razén del idealismo puro germanico. All{ se
nos muestra la faceta existencial de Kierkegaard. Interpreta y comenta el Evan-
gelio, busca nuevos caminos para transmitir la verdad cristiana a los hombres
de su tiempo, se halla delante de una responsabilidad tnica, y suplica a Dios
ayuda para llevar a cabo esa tarea tan necesaria. Su Diario repleto de plegarias y
confesiones es el testimonio sublime de un hombre preocupado por su tiempo y
por el mal espiritual de la época.

Pero Kierkegaard también trat6 el problema del cristianismo, del llegar a
ser cristiano (at vorde Christen), desde otro prisma discursivo, desde otra pers-
pectiva, la perspectiva de Climacus. Este personaje ficticio, que firma la
Apostilla, no es cristiano, y sin embargo conoce la dificultad inherente de llegar
a ser cristiano, el contenido paradéjico de la fe y el sufrimiento religioso.

Esta obra, densa, compleja y esencialmente metafisica, ha sido escasamente
estudiada, y ha permanecido olvidada por muchos intérpretes y lectores de Kier-
kegaard. Y no obstante, es sin lugar a dudas, la obra més filoséfica y mas pro-
funda, metafisicamente hablando de Kierkegaard, tal como defiende E. Hirsch
en los Kierkegaard Studien (1930-33). Se nos muestra alli su reflexién teorética
sobre el cristianismo, su discusion abierta con Hegel, con Martensen, con Des-
cartes, con Grundtvig, con Lessing y Schleiermachers y Jacobi de entre tantos.

59. Ibidem.

60. Ibidem.

61. Ibidem., XIII, 201.

62. Asi lo dice Walter Lowrie en la introduccion a la Apostilla de la edicién de Princenton
(Cocluiding unscientific Postcript) de 1968.



KIERKEGAARD, EL HEREDERO MODERNO DE LA MAYEUTICA SOCRATICA 69

Se analiza con rigor la religién A, que es inmanente® y puramente estética y
se diferencia de la religién B, que es paraddjica por esencia, y es la cristiana.*
Trata con rigor la esencia de la verdad, del pensamiento abstracto, de la exis-
tencia individual, de la relacién hombre-Dios y de la fe.

La riqueza filosofica del tratado en cuestion es inabarcable, y nuestro inte-
rés aqui ha sido solamente dejar constancia del hecho de que Kierkegaard es-
tudi6 y analizé el ser cristiano desde una perspectiva teorética ademas de la
existencial que hallamos en el Diario, en los Discursos y en los escritos de
Anticlimacus.

Esta vertiende del pensamiento de Kierkegaard ha sido a menudo encubier-
ta y puesta entre paréntesis, muy probablemente por influencia de la exégesis
de los pensadores existencialistas de la mitad del siglo xx.

Ciertamente Kierkegaard atacé duramente la especulacién idealista de su
tiempo, la metafisica de corte hegeliano. Ironizé6 repetidas veces respecto al
pensador alemén,® y no tuvo escrapulos a la hora de decir lo que pensaba de
sus coeténeos y de los profesores de la Facultad de Teologia de Copenhague.
Pero Kierkegaard también cultivé la especulacion, la metafisica y la reflexiéon
teorética sobre el dogma y el objeto de la fe. Este es un dato indiscutible para
todo aquel que haya leido la Apostilla, una cuestion inapelable. Y sin embar-
go, todavia reina el tépico y se desconoce esa vertiente tan fascinante de la
obra de kierkegaardiana.

FRANCESC TORRALBA ROSELLO
Universitat Ramon Llull

63. Sam. Vaerk., VII, 296-299.
64. Sam. Vaerk., VII, 188, 199, 301.
65. Ver por ejemplo la Apostilla, Sam Vaerk., VII, 245, 345, 429, etc.



