
El empleo en el siglo XVIII, por el método
tradicional, de instrumentos de diversa clase

facilitados por los métodos modernos.
II. Montesquieu.*

2. Aportación por Montesquieu de nuevos elementos e instrumentos a la cien-
cia del derecho. Su utilización y delimitación, adecuada a su método.

A) CHARLES DE SECONDAT, BARÓN DE LA BREDE y de MONTESQUIEU, preparó
muy cuidadosamente los instrumentos lingüísticos e intelectivos adecuados a su
método científico, tanto cuando le preocupó desbrozar la historia política y so-
cial y trató de exponerla y explicarla –así lo hizo en sus obras, anteriores, según
parece, al año 1727: De la principale cause de la décadence de l´Espagne y Con-
siderations sur les richasses de l´Espagne, en su opúsculo de 1734, Reflexions sur
la monarchie universelle en Europe, y en las dos versiones de ese mismo año y
en la enmendada y adicionada en 1748 de sus Considerations sur les causes de
la grandeur des romains et de leur décadence–, cómo también cuando, en De
l´esprit des lois, intentó conocer, exponer y explicar el modo más adecuado de
legislar.

En la primera de estas dos tareas, sus instrumentos lingüísticos e intelecti-
vos, que giran en torno de las causas,59 fueron las expresiones causas generales,
causas particulares, circunstancias concurrentes y ocasiones, significativas de
conceptos que él mismo definió.

– Causas generales son aquéllas hacia las cuales conducen todos los acci-
dentes particulares, constituyendo la andadura principal.60

59. MONTESQUIEU se ocupó de modo especial de las causas en su Essai sur les causes qui peuvent
affecter les esprits, que divide en causas físicas y causas morales (cfr. en sus “Oeuvres...”, vol. II, col.
de la Pléiade, Paris, Gallimard 1951, pp. 39-68).

60. MONTESQUIEU, Considerations sur les causes de la grandeur des romains et de leur decadence
(1748), XVIII, 12.

* Véase ESPITIRU XLVI/116 (1997), pp. 159-168

ESPIRITU XLVII (1998) 5-18

E S T U D I O S



– Las causas particulares son aquellas que pueden contener transitoriamen-
te el avance de las causas generales, entre las cuales mencionó la actuación de
los “grandes personajes”, cómo los reyes de Roma, que fueron “una de las cau-
sas de su prosperidad”61, o cómo Belisario, de quien dice que las conquistas
que realizó para Justiniano no “tuvieron por causa la fuerza del Imperio sino
ciertas circunstancias particulares”; y aunque advertía: “Cuanto más rápidas
fueron estas conquistas menos sólido fue su resultado”.62 Aceptó también que,
en tiempos de Valeriano, hallándose el Imperio en un estado parecido al que un
siglo después produjo la desaparición del Imperio de Occidente, “habría sido
destruído, sin una feliz concurrencia de circunstancias que lo evitaron”, como
fueron la actuación del príncipe de Palmira que, al lado de los romanos, derrotó
a los persas que habían invadido casi toda Asia, la formación en Roma de un
ejército de ciudadanos, el naufragio padecido por las seis mil naves que condu-
cían el innumerable ejército de los escitas y la sucesión de cuatro grandes
hombres –Claudio, Aurelio, Tácito y Probo– que “restablecieron el Imperio pró-
ximo a perecer”.63

Las ocasiones –viene a indicar MONTESQUIEU–64 son hechos desencadenantes
–como lo fue la muerte de Lucrecia– del efecto de una causa que ya existía, pero
subyacente; ya que –explica– “como los hombres han tenido en todos los tiempos
las mismas pasiones, las ocasiones que producen los grandes cambios son dife-
rentes, pero las causas simpre son las mismas”. Y, en su obra principal, advier-
te:65 “Los accidentes de la fortuna se reparan fácilmente; pero no pueden pararse
los acontecimientos que nacen continuamente de la naturaleza de las cosas”.

En cambio, en De l´Esperit del lois, su instrumental lingüístico, intelectivo y
explicativo lo constituyen principalmente los conceptos que expresa con las
palabras naturaleza de las cosas, principios, espíritu, espíritu general de la na-
ción y leyes.

La “naturaleza de las cosas” es para MONTESQUIEU una realidad, que consti-
tuye, además, uno de sus conceptos clave para entender los demás. Ya de buen
principio, dice que no ha sacado sus principios de sus “perjuicios”, sino de la
“naturaleza de las cosas”66; al definir genéricamente las leyes, dice que son las
“relaciones necesarias que derivan de la naturaleza de las cosas”67 y, al plantear
de un modo general lo que son las leyes positivas, indica que el “espíritu de las
leyes” consiste en “las diversas relaciones que pueden tener las leyes con las
cosas”.68

JUAN BMS. VALLET DE GOYTISOLO6

61. Ibid, I, 8.
62. Ibid, XX, 17, 21-22.
63. Ibid, XVI, penult. y ult.
64. MONTESQUIEU, Considerations sur les causes de la grandeur des romains, cit. I, 11 y 13.
65. Ibid, De l´esprit des lois, X, XIII, 3, ap. 2.
66. Ibid, preface 8.
67. Ibid, I, I, 1.
68. Ibid, I, III, penult.



Se ha discutido mucho cual de las concepciones, clásica o modernas, de la
naturaleza de las cosas69 seguía MONTESQUIEU.70 Creo que tenía razón GÉNY
cuando, finalizando el siglo XIX, escribió 71 que, para el Président a mortier bor-
delés, la naturaleza de la cosas “no contiene solamente fenómenos, hechos,
contingencias, sino que implica un fundamento más sólido, pues consiste en la
acción de la razón y en la representación de la justicia absoluta”. Es decir –se-
gún él–, la naturaleza de las cosas de la que habla MONTESQUIEU comprende no
sólo ser sino también debe ser, que él integra en el concepto significado con esa
expresión.

Esto es coherente con su definición –que acabamos de recordar– de las le-
yes cómo “las relaciones necesarias que derivan de la naturaleza de las cosas”,
y con lo que añade dos párrafos después,72 al decir que esas relaciones respon-
den “a una razón primera” y “son las relaciones que existen entre ella (es decir,
esa razón primera) y los diferentes seres y las relaciones de esos seres entre sí”.
El hombre se halla dotado de la razón, lo cual explica, a su vez, que esas rela-
ciones tienen aspectos teóricos y prácticos; es decir, no sólo expresan lo que es
propio de cada ser físico sino también lo que se refiere a la adecuada conducta
operativa del hombre a su respecto, y no sólo en el aspecto utilitario sino tam-
bién en el moral.

A esto responde su reflexión:73 “Es un pensamiento admirable de PLATÓN
(República IX, XIII) que las leyes están hechas para anunciar las órdenes de la
razón a quienes de ella no pueden recibirlas de modo inmediato”. Es decir,
aunque nuestra razón, ya sea inmediata o mediatamente, puede captar las“re-
laciones necesarias que derivan de la naturaleza de las cosas”, no todos las ob-
tienen con suficiente detalle, por lo cual la finalidad de las leyes positivas es
que puedan conocerlas quienes no sepan captarlas. Cierto es que, si bien en
este inciso MONTESQUIEU invoca a PLATÓN, no obstante su método era opuesto
al de éste; ya que no descendía de las ideas a las cosas sino que de la naturaleza
de éstas ascendía racionalmente al conocimiento de los principios, y también
al de las leyes cómo relaciones necesarias derivadas de aquella naturaleza.

Hace unos años,74 examiné en forma analítica lo que MONTESQUIEU, en su De
l´Esprit des lois, dice de la naturaleza de las cosas, y llegué a la conclusión de
que debe distinguirse:

1.º Cuando MONTESQUIEU narra, como historiador o como sociólogo, limi-
tándose a comprobar los hechos, emplea, a veces, la expresión naturaleza de
las cosas en sentido mostrativo de lo que es necesario para la conservación del
gobierno de que se trate; y entonces, la observa despujada de toda teleología.

II. MONTESQUIEU 7

69. Acerca de las diversas concepciones –clásica, nominalista (minimalista y maximalista),
existencialista, etc.– de la naturaleza de las cosas, cfr. mi Metodología de la determinación del dere-
cho II, Parte sistemática, 29-33, pp. 137-167

70. Cfr. mi resumen de esta cuestión en MONTESQUIEU. Leyes, gobiernos y poderes, V, 3, Madrid,
Civitas, 1988, pp. 181-188, y Metodología ult. cit., II Parte sistemática, 34, B, pp. 170-174.

71. GÉNY, Método de interpretación y fuentes, 161, p. 505.
72. MONTESQUIEU, E. L., I, I, 3.
73. Ibid, Mes pensées, 208: cfr. «Oeuvres completes de Montesquieu», vol II, ed. cit., p. 1042.
74. MONTESQUIEU. Leyes, gobiernos y poderes, V, 4, pp. 188-194; insistí en ese examen en Meto-

dología y parte ult. cits., 34, B, pp. 170 y ss.



2.º Pero, si se expresa como filósofo o como jurisprudente, la naturaleza de
cosas que analiza no la reduce sólo a la de las cosas materiales, o res extensa,
sino que la observa en su pleno significado clásico, rico de contenido axiológi-
co, teleológico y ético, a fin de determinar lo que es justo y concretarlo especí-
ficamente, con especial proyección al modo de legislar;75 pero también, a veces,
de pasada también lo refiere al medio de interpretar jurídicamente.76

b) Principios es otra palabra expresiva de otro concepto clave que MONTES-
QUIEU utiliza, para explicarse a sí mismo, ordenar, exponer y explicar a sus lec-
tores el contenido que en De l´Esprit des lois desarrolla. Él mismo, en el prefacio
de esta obra, narra cuantísimo le costó orientarse entre la gran cantidad de da-
tos acumulados en sus lecturas, conversaciones y experiencias: “Seguía mi ob-
jeto sin formar un plan; no conocía las reglas ni las excepciones, no encontraba
la verdad sino para perderla...”.77 Tuvo momentos de desaliento, según indica
en algunas de sus notas conservadas en el Dossier de esa obra: “Je ne cessois
d´envoyer aux vents..., perdent mes peines a réformer ce qui ne devoit jamais voir
le jour”78. Al final, pudo alcanzarlos: “Quand j´ai pu envisager non sujet dans
toute son étendue tout ce que je cherchois est venu à moi, et j´ai vu mon ouvrage
croître, s´avancer et finir”.79

DURKHEIM80 ha indicado que, mientras de ordinario las cosas son clasificadas
en diversas especies que, a primera vista, no parecen tener parentesco entre sí,
por el contrario MONTESQUIEU –siguiendo “una regla metódica que la ciencia
actual debe conservar”– supo ver bien que “todos los elementos forman un todo,
de tal suerte que si son tomados aisladamente y unos aparte de los otros no se
los puede entender”... “Por diferentes que sean, todos estos hechos expresan la
vida de una sola y única sociedad; corresponden a los diversos elementos u ór-
ganos de un mismo organismo social”.

El propio MONTESQUIEU81 escribió: que, una vez descubiertos sus principios,
había visto “los casos particulares plegarse a ellos, las historias de todas las na-
ciones no ser sino la continuación, y cada ley particular ligada a otra ley o
dependiente de otra más general”. Y, en sentido similar, en uno de sus ensayos82

escribió: “Un hombre de talento –d´esprit– conoce y obra de la manera instan-
tanea precisa para que conozca y obre; se percata, por así decirlo, en cada ins-
tante de cual es la necesidad actual; sabe y siente la justa relación que existe
entre las cosas y él”.

STAROBINSKI83 ha explicado que esa visión mental del bordelés –ya práctica-
mente ciego–, descendiendo como una plomada divisaba el vínculo que une las

JUAN BMS. VALLET DE GOYTISOLO8

75. Cfr. MONTESQUIEU. Leyes, gobiernos y poderes, VII, 7 pp. 239-243.
76. Cfr. Metodología y vol. ult. cits., 119, pp. 627 y s.
77. MONTESQUIEU, E. L., Preface, penult.
78. Ibid, Dossier de l´Esprit des lois 205 (1705, III, fol. 41 vto.); cfr. en «Oeuvres»..., cits., II, p.

1041.
79. Ibid, 184 (1433, II, fol. 206 vot.), p. 1037.
80. EMILE DURKHEIM, Montesquieu et Rousseau, prédéceseurs de la sociologie, cap. V, II; Paris,

Marcel Rivière et Cia, 1966, pp. 102 y ss.
81. MONTESQUIEU, E. L., préface 4.
82. Ibid, Essai sur les causes que..., cit. II, p. 57.
83. JEAN STAROBINSKI, Montesquieu, Paris, Ed. du Soueil, 1933, p. 39.



cosas entre sí, en una “mirada vertical que, desde lo alto de sus principios, ve
de golpe todas las consecuencias, cómo desde lo alto de la torre divisa la villa
que se ve a sus pies. Todo lo ve al mismo tiempo, pero también entreligado e
interdependiente”. Esa perspectiva es fruto de una sindéresis, enriquecida por
el esfuerzo de muchos años de observación de toda clase de hechos actuales e
históricos, y del continuado reflexionar acerca de ellos, sus relaciones y su mu-
tua dependencia en sucesión temporal.

Según él, todo lo que existe tiene un principio, que es su Creador, Dios, que
constituye la “razón primera”; pues –nota en el primer capítulo, el De legibus,
de su obra principal–,84 “qué mayor absurdo que una fatalidad ciega haya pro-
ducido seres inteligentes. Hay pues una razón primera”.

Una muestra patente de la utilización, intelectiva y explicativa de los princi-
pios, que MONTESQUIEU efectúa de su concepción, la hallamos, ya como cosecha
recolectada y trillada, cuando explica cuáles y qué son los respectivos princi-
pios de los tres gobiernos.85 En cada uno diferenció su naturaleza y su principio,
explicando86 que la naturaleza de cada gobierno “es lo que le hace ser tal como
es”, y su principio “es lo que le hace actuar”. Aquélla “es su estructura particu-
lar”, y “el principio, las pasiones humanas que le hacen moverse”.87

c) Espíritu de las leyes es la expresión que el President a mortier bordelés
situa por título de su obra principal. No la inventó el; pues, ya la había emplea-
do DOMAT, en su Tratado de las leyes88 aparecido en 1689, el mismo año en que
nació MONTESQUIEU.89 Ahora bien, mientras DOMAT presenta el espíritu en con-
traposición a la naturaleza, en cambio MONTESQUIEU90 dice que “consiste en las
diversas relaciones que las leyes pueden tener con las diversas cosas”; y añade
que, por ello, “más que el orden natural de las cosas ha debido seguir el de las
relaciones de las cosas”. En éstas él incluía las divinas y humanas, con todos
sus elementos, tanto materiales cómo axiológicos teleológicos y formales.91 Es
decir, en su concepción del espíritu de las leyes, el BARÓN DE LA BRÉDE no escin-
de res cogitans y res extensa, sino que las contempla religadas –como hemos
visto– en la naturaleza de las cosas, como muestra al referir el espíritu de las
leyes a las relaciones entre éstas y las cosas.

En esa perspectiva, al definir el espíritu general nos lo muestra cómo una
resultante: “Diversas cosas –dice MONTESQUIEU–92 gobiernan a los hombres: el
clima, la religión, las leyes, las máximas del gobierno, los ejemplos de cosas
pasadas, las costumbres, los hábitos, de donde se forma el espíritu general”.

II. MONTESQUIEU 9

84. MONTESQUIEU, E. L., I, I, 2-3.
85. Ibid, III.
86. Ibid, III, I, 2.
87. Comento la perspectiva que MONTESQUIEU tuvo en la tipología de los gobiernos según su

principio en mi op. ult. cit., VIII, 4, pp. 260-264. 
88. JEAN DOMAT, op. cit., cap. XI, De la nature et de l´esprit des lios, et de leurs différentes especes,

y vuelve a referirse a l´esprit en los apartados 27, 28 y 29 del mismo capítulo; cfr. ed. cit. pp. 36-39 y
específicamente pp. 48 y s.

89. Así lo ha hecho notar ROBERT SHACKLETON, Montesquieu. Biografie critique, cap. XI, II,
Grenoble, Presses Universitaires, 1977, pp. 191, in fine y s. 

90. MONTESQUIEU, E. L., I, III, penúltimo.
91. Cfr. mi obra Montesquieu: Leyes, gobiernos y poderes, V, 3 y 4, pp. 181-194.
92. MONTESQUIEU, E. L., I, III, penúltimo.



“A medida que –sigue explicando–93 una de esas causas actúa con más fuer-
za, las otras ceden otro tanto”.

Ahora bien, esta indicación de que al acrecer una de esas cosas decrece las
otras, y viceversa, y de que también estos hechos tienen influencia en las leyes,
nos muestra que, para él, el espíritu de las leyes no sólo es una resultante, sino
también causa implusora. E indica y reconfirma la religación inseparable del
espíritu de algo con las cosas que lo componen. No existen dos mundos separa-
dos: el de las ideas puras, la res cogitans cartesiana, y el de las cosas materiales,
la res extensa, sino que unas con otras se entrelazan en la naturaleza de las
cosas, cómo componentes suyos, y a la par como resultante de esa interrelación
y cómo causa de las variaciones de ese conjunto vivo, en el que se traduce el es-
píritu general. Vamos a verlo.

d) Espíritu general de la nación,94 es otra expresión que emplea MONTES-
QUIEU,95 alternativamente con la de espíritu general, dando a ambas igual sen-
tido, puesto que el espíritu general lo refiere a cada nación. El origen de esta
expresión es inglés; pues en el mismo siglo XVIII, pero años antes LORD BOLING-
BROKE la había utilizado e, incluso, expuesto una teoría general de su concepto.96

Después, se emplearía en Francia, y más tarde, HEGEL y la escuela histórica
alemana hicieron uso de la expresión Volksgeist, “espíritu del pueblo”, y, algu-
na vez, el propio HEGEL, con similar sentido, usó Nationalgeist, “espíritu na-
cional”.97

En el anterior apartado (c) hemos visto que el mismo MONTESQUIEU describió
el espíritu nacional, mostrándolo simultáneamente cómo resultante y cómo
causa impulsora. Este doble carácter sería muy bien explicado, algo más de un
siglo después, por quien sería archivero de sus papeles en el Chateau de la
Brède, HENRI BARCKHAUSEN,98 al definirlo, en uno y otro aspecto de su realidad
única: cómo el “conjunto” de sentimientos, ideas y usos tradicionales, sin duda
influidos por el clima y la naturaleza del terreno, de una parte; y cómo “una
atmósfera moral que envuelve la nación y determina sin cesar los actos de los
gobernantes y gobernados”, de otra, destacando en ésta su aspecto dinámico.

e) Las leyes fueron definidas por nuestro autor en el primer párrafo del ca-
pítulo primero de su obra principal:99 “Las leyes, en su significado más común,
son las relaciones necesarias que derivan de la naturaleza de las cosas; y, en ese
sentido, todos los seres tienen sus leyes; la Divinidad tiene sus leyes; el mundo
natural tiene sus leyes; las inteligencias superiores al hombre tienen sus leyes;
las bestias tienen su leyes; el hombre tiene sus leyes”.

JUAN BMS. VALLET DE GOYTISOLO10

93. Ibid, 2.
94. Cfr. mi libro ult. cit. VI, 4, pp. 203 y ss.
95. MONTESQUIEU, E. L .XIX, IV, rúbrica y texto, y V, rúbrica y 3. en Mes pensées 1382, vol. cit.,

p. 1327, dice: «Un anglois, un français, un italien. Trois esprits».
96. Cfr. JOSEPH DEDIEU, Montesquieu et la tradition politique anglaise en France, IX, II (1909); cfr.

reimpresión, Ginebra, Slatkine Reprints, 1971, p. 276.
97. Cfr. J. FERRATER MORA, Diccionario, cit., voz «Espíritu del pueblo»; ed. cit. p. y 1995 y s.
98. HENRI BARCKHAUSEN, Montesquieu. Ses idées et res oeuvres d´aprés les papiers de la Brède

(París 1907), II parte, cap. IV; cfr. reimpresión, Slatkcne Reprints, 1970, p. 260.
99. MONTESQUIEU, E. L., I, I, 1.



Estas leyes –añade poco después–100 responden “a una razón primera”; y
“son las relaciones que existen entre ellas y los diferentes seres, y las relaciones
de los distintos seres entre sí”. Como vemos, su concepto de las leyes coincide
con el tomista de la ley pero acentuando el aspecto dinámico de la expresión,101

y se aparta de los conceptos voluntarista y nominalista de ley en cuanto estos
no admiten que pueda leerse su expresión escrita en las cosas creadas,102 e in-
cluso, del restringido que tuvo FRANCISCO SUÁREZ de ley, al identificarla como
mandato imperativo impuesto a los hombres.103

De este concepto que de las leyes dió MONTESQUIEU, conviene destacar.

e-a) Que incluía tanto las leyes físicas como las morales, en contraposición
con la radical escisión que la ciencia moderna establece entre las leyes causales
y leyes finalistas, que sitúa en mundos distintos y que circunscribía el concepto
jurídico de ley a mandato del legislador. MONTESQUIEU las diferenciaba perfec-
tamente pero sin escindirlas: “el mundo, formado por el movimiento de la ma-
teria, y privado de inteligencia subsiste siempre, es preciso que tenga leyes in-
variables”,104 “son una relación constantemente establecida”;105 “las bestias son
gobernadas por sus instintos”;106 “el hombre como ser físico está, como los
demás cuerpos, gobernado por leyes invariables”, pero, como ser inteligente,
“viola sin cesar las leyes que Dios ha establecido y cambia las establecidas por
el mismo”.107

e-b) Que, en contra del concepto nominalista de ley jurídica,108 MONTESQUIEU
define toda ley cómo relación, definición que encontraron apropiada COMTE109

y DURKHEIM,110 aún poniendo reparos por la falta de rigor el modo cómo MON-
TESQUIEU111 la empleo.

BRÉTE DE LA GRESSAYE112 explica que MONTESQUIEU había definido las leyes
como relación para “mostrar que no provienen del capricho del legislador, sino
que están relacionadas con el clima o la forma de gobierno”. Y que, por eso,

II. MONTESQUIEU 11

100. Ibid, 3
101. Cfr. mi libro ult. cit., IV, 1, pp. 143 y s.
102. Cfr. Perspectiva histórica, 117, c, y d, pp. 330 y ss.
103. Cfr. Perspectiva 147, p. 431 y ss. El propio jesuita granadino, afirma de una parte, que «la

ley con que se dice que Dios gobierna las cosas naturales o que carecen de razón, se llama ley o
precepto, pero metafóricamente « (De legibus II, 2, 13); y de otra, que «la ley eterna, “sólo” en el sen-
tido que gobierna moral y políticamente a los seres racionales, es verdadera ley» (De legibus II, 3, 8).

104. MONTESQUIEU, E. L., I, I, 5.
105. Ibid, 7.
106. Ibid, 11-13.
107. Ibid, final, incisos 1 y 2.
108. SHACKLETON, op. cit., cap. XI, pp. 185 y s., ha destacado la heterogeneidad de esta defini-

ción de MONTESQUIEU con respecto de las usuales en su tiempo, de GROCIO, PUFENDORF, BURLAMAKI y
HOBBES.

109. AUGUSTE COMTE, Physique sociales, Cour de philosophie positive, París, Hernann 1975, vol
II, lec. 47, pp. 85 y ss.

110. EMILE DURKHEIM, Montesquieu et Rousseau, precouseur de la sociologie, cap. IV, I; Paris,
Libr. Marcel Rivièe, 1966, pp. 75 y ss.

111. Cfr. mi op. ult. cit., I, IV, pp. 145 y ss.
112. J. BRÈTHE DE LA GRÉSSAYE, La philosophie du droit de Montesquieu, A. Ph. D., 7, 1962, p.

201 y s.



JUAN BMS. VALLET DE GOYTISOLO12

había dado de la ley en general “una definición que aproxima las leyes jurídi-
cas a las leyes físicas”.

Pero al tratar de la ley positiva, también dice MONTESQUIEU:113 “La ley, en ge-
neral, es la razón humana, en tanto gobierna todos los pueblos de la tierra; y
las leyes políticas y civiles de cada nación no deben ser sino los casos particu-
lares a los que se aplica esta razón humana”. Y ahí nos hallamos muy cerca de
la ordinatio rationis de SANTO TOMÁS DE AQUINO.114

Incluídas en el concepto general, CHARLES DE SCONDAT distingue varias clases
de leyes:

e-b-a) La ley que, siguiendo la terminología clásica, podemos denominar
eterna: “Dios –dice–115 se relaciona con el Universo como creador y como con-
servador; las leyes según las cuales él ha creado son aquéllas conforme las con-
serva”.

e-b-b) La ley natural es considerada de modo general por MONTESQUIEU116 al
advertir: “Antes de que hubiera seres inteligentes eran posibles, había, pues,
relaciones posibles. Antes de que los hubiera, habían posibles relaciones de
justicia...”. “Hay que reconocer, pues, que existen relaciones de equidad antes
de que la ley positiva las establezca”.

e-b-c) Con espíritu analítico, el mismo President á mortier bordéles, distin-
gue cuatro clases de leyes:117

– leyes de la naturaleza,
– ley de la luz natural,
– leyes que informan las sociedades políticas, por las cuales la naturaleza no

limita la duración de éstas,
– y ley deducida de la cosa misma.

B) Observados los instrumentos lingüísticos intelectivos y explicativos utili-
zados por MONTESQUIEU, debe examinarse cual fue el método que utilizó para
alcanzar y configurar los conceptos a que responden las expresiones y palabras
antes examinadas; y que método utilizaba después para logar el objetivo de
mostrar cómo se hacen las leyes y se enseñan.118 Ese método requería:

a) Una previa labor inquisidora y recopiladora de datos. Uno de los más pro-
fundos conocedores de MONTESQUIEU –no sólo a través de sus libros, observa-
ciones, pensamientos y correspondencia, sino por sus notas y borradores exis-
tentes en el archivo del Château de la Brède–, HENRI BARCKHAUSEN, ha explicado
el modo de trabajar de CHARLES DE SECONDANT, que operaba, siempre que le era
posible, con las propias fuentes de conocimiento: “Códigos indigestos, fastidio-
sos anales o relatos monótonos de viajes, nuestro filósofo los acometía todos
resueltamente y sus lecturas no eran de esas lecturas rápidas que bastan para

113. MONTESQUIEU, E. L., I, III, 11.
114. SANTO TOMÁS DE AQUINO, S. Th. 1ª 2ªe , 90, 4, resp. in fine, y 91, 1, resp.
115. MONTESQUIEU, E. L., I, I, 4.
116. Ibid, 8 y 9.
117. Ibid, X, III, 2, Cfr. a este respecto, mi op. ult. cit. IV, 4 pp. 156 in fine y ss.
118. Ibid, Dossier E. L., 398, 3; cfr. «Oeuvres» ed. cit. vol II, pp. 1102 y s. en rel. con E. L., préfa-

ce 11-13



una curiosidad banal. Perseguía siempre el descubrimiento de un principio su-
perior, transcribía o hacía transcribir, a cada paso, en una serie de registros, los
pasajes en que creía entrever la aplicación de una regla o la razón de ser de una
excepción. Otras veces, anotaba sus observaciones en papeletas sueltas que en
seguida agrupaba para redactar un libro o un capítulo de su gran obra”... “no
se limitaba a las indicaciones que le podían suministrar las bibliotecas más ri-
cas” (la suya y las de sus amigos), “quiso ver los principales países de Europa
para conocer sus instituciones, sus habitantes y sus riquezas agrícolas, comer-
ciales e industriales”, “conversar con grandes hombres contemporáneos”...
“Todo lo que le impresionaba era objeto de notas sustanciales, de las que sólo
parte se conservan”.119

“Alrededor de cuarenta años dedicó a recoger sus recuerdos y sus antiguas
notas, emprendió todo género de lecturas, se informó de las costumbres y las
leyes positivas de todos los pueblos, incluso bárbaros o salvajes”... “Los críticos
que se extrañan de verle destacar hechos poco comunes, hasta extravagantes,
teratológicos incluso, prueban que no han sabido entrever el objetivo íntimo de
su obra. Eran los hechos los que debían atraerle especialmente”... “MON-
TESQUIEU no se entregaba a búsquedas inmensas por afán de erudición. Cos-
tumbres y leyes no le interesaban sino en su relación con la conservación de las
sociedades civiles”... “Los papeles de La Brède nos permiten captar y seguir el
trabajo al que se entregó el autor de L´Esprit des lois. Notas escritas al margen,
arriba o abajo de las páginas, otras veces en papeletas separadas, revelan todos
los escrúpulos del sabio y del pensador. Aunque filósofo, no desdeñaba la exac-
titud. A veces se trata de comprobar una cita, a veces un hecho histórico”.
MONTESQUIEU se impuso una “encuesta casi interminable”.120

Esto explica por qué el orden de la narración, a veces, sea el contrario del
seguido para la investigación, hasta culminar el hallazgo. Es decir, resulta –como
hemos visto, bien observado por SHACKLETON–121 “que la consecuencia acaba
por preceder a la causa”.

Lo que no sólo es discutible sino criticable, y se le criticado, es la falta de
rigor con que desarrolló esa labor. Así ha advertido SHACKLETON122 que MONTES-
QUIEU al operar con la historia recopilando datos: “No compara distintos tex-
tos, raramente estudia la credibilidad del autor al que sigue, llega a exagerar y
abultar los argumentos. Este método, despreciable hoy, estaba ya sobrepasado
en su tiempo”. El estudio con la más completa y escrupulosa comparación de
fuentes se había efectuado ya en las dos monumentales historias de LENAIN DE
TILLEMONT.

Por otra parte, si bien se ha dicho que incluso su propio mundo lo observaba
como un espectador, situándose en un punto de perspectiva exterior y buscaba
las razones justificativas de los más diversos hábitos, costumbres y leyes de to-
dos los tiempos y lugares, es preciso matizar ambas afirmaciones.123

II. MONTESQUIEU 13

119. BARCKHAUSEN, Montesquieu. Ses idées et... I parte, cap. I, 1, pp. 7 y ss.
120. Ibid, II parte, cap. III, II, pp. 216 y ss.
121. SHACKLETON, loc. ult. cit. p. 182.
122. Ibid, VII, III, pp. 122 y ss.
123. Cfr. la Introducción, 5, de mi op. ult. cit., pp. 40 y ss.



Respecto de la primera, es cierto que se ha dicho124 que en sus Lettres per-
sannes se hace persa para contemplar Europa como extranjero de la sociedad
en que viva; pero, es de advertir que hace escribir a Usbek conforme él pensa-
ba, le mete su propia mentalidad de francés ilustrado de su siglo más que la de
un persa auténtico.

En cuanto a lo segundo, ciertamente se sitúa en los más lejanos lugares y
retrocede a los tiempos históricos más remotos; pero, al hacerlo, no abandona
su propia personalidad de hombre cultivado y abierto de su tiempo, y, como
tal, juzga la historia y considera siempre dañinas las conquistas y anexiones te-
rritoriales y tanto dañinas para los conquistados como para los conquistado-
res, sean éstos romanos o españoles.125

Además, aunque MONTESQUIEU dijera que no había sacado sus principios de
sus prejuicios sino de la naturaleza de las cosas,126 no siempre era así. VERNIÈ-
RE127 ha escrito que, para impresionar a sus lectores en el sentido por él preten-
dido, utilizaba el mito del despotismo, el mito romano y el mito inglés; y, respec-
to de sus fobias es de destacar la que tuvo a los españoles, acerca de la cual he
señalado varias muestras.128

b) La captación de los principios la efectuó MONTESQUIEU por un camino
inverso al seguido por el racionalismo de las Luces, tratando de alcanzarlo
mediante la comprobación de hechos. Para la determinación de los principios
de cada clase de gobierno, que efectúa en el libro tercero de su obra principal,
analiza la cosecha de datos históricos por el recolectado y trillado, aunque sea
cosa distinta si, en esa segunda labor, valoraba bien los hechos y sí en su in-
ducción de los principios superaba o no sus prejuicios.

Lo cierto es que –como advierte ERHARD–129 “fuerza a veces el sentido de los
pasajes que utiliza, sea por ampliación retórica, sea por afección a las afirma-
ciones generales”... “Su método es, en conjunto, muy poco crítico ¿Cómo po-
dría serlo puesto que, en lugar de confrontar testimonios y documentos, se
limita a recoger, en cada caso, sin dar razones, el texto que mejor se adapta a
su demostración, aquí POLIBIO, allí VIRGILIO, APIO o AMIANO MARCELINO”... “Para
evocar los primeros tiempos de Roma prefiere la autoriedad de DIONISIO DE
HELICARNASO a la de TITO LIVIO: elección arbitraria o simple coquetería”... “Sólo
su racionalismo filosófico, y no su sano método histórico, le salva finalmente de
ser tan crédulo como ROLLÁN y merecer, tanto como él, las risas de VOLTAIRE”.130

JUAN BMS. VALLET DE GOYTISOLO14

124. Así lo ha dicho ROGER CALLOIS, Préface a las «Oeuvres completes de Montesquieu», Col de
la Pléiade, ed. cit., vol I, p. XIII.

125. Lo he observado en mi op. y loc. ult. cits., pp. 41 y ss.
126. MONTESQUIEU, E. L., préface 6.
127. VERNIÈRE, op. cit., II, III, pp. 103 y ss.
128. Loc. ult. cit. pp. 43 y ss.
129. JEAN ERHARD, Préface a las Considerations sur... des romains, Ed. Garnier-Flamarion, París

1968, pp. 18 y ss.
130. No se salvó de las críticas VOLTAIRE, que la achacó citas y consecuencias falsas y diversos

errores, en su Dictonarie philosophique, vol «Lois, esprit des», ed. Kehl, imp. Socièté Litéraire Typo-
grafique 1785, vol. V,, p. 483, ni tampoco de sus ironías al comentar cuales son, según MONTES-
QUIEU, los efectos del calor sobre los pueblos, observando -en el mismo lugar, p. 489- que los ára-
bes, no provenientes precisamente del septentrión, «conquistaron en ochenta años más países que
cuantos el imperio romano había llegado a poseer».



No obstante estos defectos, debe reconocerse que el BARÓN DE LA BRÈDE sig-
nificó un evidente progreso en cuanto al método, tanto respecto del empleado
por el racionalismo deductivista como en la utilización del método descompo-
sivo-reconstructivo o analítico-sintético para las ciencias sociales. Del primero
se apartó MONTESQUIEU, atendiendo para las ciencias sociales al valor, que VICO
ya había advertido, de lo verosímil, y él refirió a lo probable, notando que los
mismos apoyos documentales de las observaciones históricas carecen de la
certeza exigida para el cálculo matemático. El filósofo bordeléss reconoce que
incluso: “Es un problema saber si la imprenta ha servido o no a la verdad his-
tórica”.131 Por tanto es lógico que –como ha escrito UHEARA–132 opte por “recono-
cer la existencia de la probabilidad, aún previendo su corrección y su crítica,
sin desmentir, por ello, a la historia como medio de búsqueda en espera del co-
nocimiento absoluto”. Por eso MONTESQUIEU había pensado: “El matemático no
va sino de lo verdadero a lo verdadero, o de lo falso a lo verdadero por argu-
mentos ab absurdo. No conoce ese término medio que es lo probable, lo más o
menos posible. No hay, a este respecto, más o menos en las matemáticas”.133

En cuanto al método descompositivo-reconstructivo, seguido antes de él
por HOBBES y LOCKE y años más tarde por ROUSSEAU, MONTESQUIEU no se situaba
imaginariamente un hipotético estado de naturaleza, para, en él, diseccionar la
pasión dominante en el hombre, tal como se obtenía por análisis los elementos
simples en las ciencias físicas, con los cuales después se componen nuevos pro-
ductos. Nótese que, mientras para ROUSSEAU debían descartarse los hechos y
prescindir de la historia, “pues nada tienen que ver con la cuestión”,134 en cam-
bio MONTESQUIEU explicó: “He tomado el ejemplo que se halla en el origen y en
la generación de las leyes de los romanos sobre las sucesiones; y este ejemplo
servirá de método”; ya que, “por el mismo método podrá verse el nacimiento
de las leyes de la mayor parte de los pueblos”.135

Es cierto que no desdeñó tampoco reflexionar sobre el estado natural origi-
nario del hombre; pero, desde 1721, en uno de sus primeros escritos,136 disentió
de HOBBES; “no puede suponerse, cual hace él, a los hombres como caídos del
cielo o surgidos totalmente armados de la tierra, más o menos como los solda-
dos de Cadmos, para destruirse mutuamente, éste no es en modo alguno el
estado de los hombres. El primero y único no teme a nadie. Este hombre solo
si encontrase a una mujer, sola también, no le haría la guerra. Los demás nace-
rían en una familia, y pronto en una sociedad. No hay guerra ahí; al contrario,
el amor, la educación, el respeto, el reconocimiento, todo respira paz. No es
tampoco verdad que dos hombres caídos de las nubes en un país desierto se

II. MONTESQUIEU 15

131. MONTESQUIEU, M. P., 1456, 1 (1425) col. y vol. cits., p. 1342.
132. YUKIO UEHARA, Les idées de nature et d´histoire dans la théorie juridique de Montesquieu, II,

en «Cahiers de philosophie politique», de la Universidad de Reims 1985, p. 79.
133. MONTESQUIEU, M. P. 675, vol. cit., p. 1181.
134. J. J. ROUSSEAU, Discours sur «Quelle est l´origine de l´inigalité parmi les hommes et si elle est

autorisée par la loi naturelle», Preámbulo; cfr. Du contrat social y sus dos Discours, Paris, Union
Générale d´Editions 1963, p. 254, cfr. su crítica por KURKEIM, op. cit. II, parte, pp. 116 y ss. y 138
y ss. 

135. MONTESQUIEU, Dossier, 398 (1795, III), 4, cfr. en «Oeuvres» vol. II, p. 1103.
136. Ibid, Traié des devoirs, recogido en M. P. 615; cfr. «Oeuvres» ed. y vol. cits., pp. 1139 y ss.



buscarían para atacarse y subyugarse...”. Como ha resumido SIMONE GOYARD-
FABRE,137 MONTESQUIEU, ya en 1721, “estima que tal como la describe HOBBES la
humanidad no sólo es odiosa sino que no es viable”.

Recordemos que, en el prefacio de su De l´Esprit des lois, MONTESQUIEU

dice138 que ha sacado sus principios de la naturaleza de las cosas. De ahí sus en-
cuestas y experiencias interminables para conocer esa naturaleza; pero –como
ha advertido JEAN MARC TRIGEAUD–,139 “a través del valor de la moral que sirve
de referencia constante a su discurso sobre las leyes, capta la cosa en si misma,
su esencia ontológica, y no sólo su naturaleza de fenómeno. Naturaleza tomada
de una red de innumerables relaciones que jamás agotaría encuesta, científica
alguna”.

c) La elaboración de las leyes constituye el designio principal de su obra –se-
gún el mismo confesó–:140 “No he tomado la pluma para enseñar leyes sino la
manera de enseñarlas. Más propiamente lo que trató de explicar es de que mo-
do deben hacerse las leyes”. Para ello parte de que, através de la historia, nues-
tra libertad actúa interdependientemente con la naturaleza –como se observa
en su concepción del espíritu general de la nación– de modo tal que la historia
nos condiciona, en parte, y, a la vez, la hacemos.141 En esa perspectiva, entien-
de142 que las leyes han de ser “apropiadas al pueblo para el cual han sido he-
chas”; es preciso “que se adecuen a la naturaleza y al principio del gobierno
establecido o que se quiere establecer”; deben “tener relación con la naturaleza
física del país; el clima helado, ardiente o templado, con la calidad de la tierra,
con su situación, con su tamaño; con el género de vida de los pueblos, labra-
dores, cazadores, pastores; deben hallarse en relación con el grado de liber-
tad que su constitución puede soportar, con la religión de sus habitantes, sus
inclinaciones, su riqueza, la densidad de su población, su comercio, sus cos-
tumbres, sus hábitos sociales. En fin, han de tener relación entre sí, con su ori-
gen, con el objetivo del legislador, con el orden de las cosas acerca de las que se
establecen. Debe considerárselas bajo todos estos puntos de vista”.

Los objetivos de los legisladores han de ajustarse, a su vez, al dato de que
“existen relaciones de equidad anteriores a la ley positiva que las establezca”;143

de que, mediante las leyes civiles y políticas, los legisladores tienen la misión
de reintegrar al cumplimiento de sus deberes para con los demás, en la vida so-
cial, a los hombres que los hayan olvidado”;144 y de que las leyes deben integrar-
se “en el orden de la razón”.145

JUAN BMS. VALLET DE GOYTISOLO16

137. SIMONE GOYARD-FABRE, Montesquieu adversaire de Hobbes,en «Archives Montesquieu», 8,
Paris Lettres Modernes, 1980, cap. I. p. 15.

138. MONTESQUIEU, E. L., Preface 6.
139. JEAN MARC TRIGEAUD, La liberté du legislateurs civil selon Montesquieu, en «Cahiers de

Philosophie Politique» de la Universidad de Preims 1985, P. 46. 
140. MONTESQUIEU, Doss. E. L. 39, 3, vol. cit., p. 1102 y s.
141. Cfr. mi op. ult. cit., II, 7-9, pp. 105-113, y 11, p. 118 y ss.
142. MONTESQUIEU, E. L. V, XII, 1, 3 y 12-14.
143. Ibid, I, I, 9.
144. Ibid, in fine.
145. Ibid, Doss. E. L., 399, 1 y 2, vol cit. p. 1103.



Pero para conseguirlo, advierte:146 “La politique est une lime sourde qui use
et qui parvient lentamente a se fin”. El legislador, como ha comentado CALLOIS:147

“Está de antemano vencido si ataca de frente a la potencia conjugada de los
factores que la oprimen. Pero puede separarlos, uno a uno, componerlos según
su conveniencia, ganarlos para sí, paliándolos domesticándolos y articulándo-
los en seguida en su provecho...”

d) Del método para la determinación del derecho no se ocupa directamente
MONTESQUIEU; y, de otra parte, se ha creído que, para él, los jueces no tienen
otra posibilidad sino la de aplicar la ley. Sin embargo, no es exactamente así”.148

Es cierto MONTESQUIEU escribió: “Los juicios deben serlo (fijos) hasta tal
punto que no sean jamás sino un texto preciso de la ley. Si fueran una opinión
particular del juez, se viviría en una sociedad sin saber con exactitud los com-
promisos que se contraen”.149 Y más adelante, en el mismo capítulo, para los
casos en que la ley sea “demasiado rigurosa”, insiste en que “los jueces de la
nación no son, como hemos visto, sino la boca que pronuncia las palabras de
la ley; seres inánimes que no pueden moderar su fuerza ni su rigor”.150

Sin embargo, es de notar que esta última afirmación de MONTESQUIEU fue
escrita refiriéndose a la justicia penal, y que la anterior se refiere a la aplica-
ción de las leyes que dan forma a la libertad política en relación a la constitu-
ción, lugar donde tampoco pierde de vista la repercusión que la ley tiene en la
libertad de los ciudadanos. Y por otra parte, en tiempos de MONTESQUIEU, el de-
recho legislado por el poder público, entonces por el rey, se reducían a las or-
denanzas reales que no osaban tocar el derecho privado.151 Este se hallaba inte-
grado por los estatutos locales, las costumbres y por el derecho romano, inter-
pretado por la doctrina de los autores del ius commune, las opiniones de los
cuales debían confrontarse para hallar cual de ellas se hallaba optima ratione
munita.

Por otra parte, la manifestación que hace MONTESQUIEU, en relación al
régimen constitucional inglés, de que, en él, la potestad de juzgar “resulta,
por decirlo así, invisible y nula”,152 debe entenderse –como han advertido

II. MONTESQUIEU 17

146. Ibid, E. L. 14, 13, 7, inciso 1.
147. ROGER CALLOIS, Préféce cit., pp. XX y ss.
148. Cfr. lo que digo en Montesquieu: Leyes, gobiernos y poderes, XII, pp. 415-440, La separa-

ción, no confusión o contrapeso de poderes y la independencia de la función judicial en la perspectiva
de Montesquieu, 8, en «Estudios sobre la protección jurídica del ciudadano», en Homenaje al prof.
JESÚS GONZÁLEZ PÉREZ, Madrid, Civitas 1993, vol I, pp. 179-199; y en concreto, en Metodología de la
determinación del derecho I, Perspectiva histórica, 199, pp. 662-667.

149. MONTESQUIEU, E. L. XI, VI, 17.
150. Ibid, 49, ap. 1.
151. Cfr. GEORGES RIPERT, Le regime democratique et le droit civil moderne ed. Paris, Libr.

Générale de Droit de Jurisprudence, 1948, cap. I, 12, pp. 20 y ss.
152. MONTESQUIEU, E. L. XI, VI, 14.
153. CHARLES EISENMANN, L´esprit des lois et le separation de pouvoirs, 2, 4, en «Melange Carrè

de Malberg» 1933, reproducido en «Cahiers de philosophie Politique» de la universidad de Preims
1985, P. 22; y La pensée constitutionélle de Montesquieu en «Bicentenaire de l´Esprit des lois» Paris,
Sirey 1952, y en «Cahiers...» cits., p. 58.

154. GEORGE C. VLACHOS, La politique de Montesquieu. Notion et methode, Paris, Eds.
Montchetrien 1974, pp. 131 y ss.



JUAN BMS. VALLET DE GOYTISOLO18

EISENMANN153 y, más detenidamente, VLACHOS,154 en el sentido restringido de que
era “políticamente nula”; pues, quienes desempeñan la función de juzgar ca-
recen de todo poder político. Pero esto no mermaba su independencia con
respecto a los poderes legislativo y ejecutivo. No ignoraba MONTESQUIEU la po-
sibilidad de que tanto el monarca como el senado hagan “leyes tiránicas”;155 ni
de que a veces la potestad legislativa llega a estar “más corrompida que la eje-
cutiva”,156 y de que “no exista más cruel tiranía que la ejercida a la sombra de
las leyes y con los colores de la justicia”.157

Además decía:
– “La justicia es eterna y no depende de las convenciones humanas. Si de

ellas dependiera, sería una verdad terrible, haría falta que se hurtara a sí mis-
ma”.158

– “Decir que nada hay justo ni injusto sino lo que ordenan las leyes positi-
vas, equivale a decir que antes de trazarse el círculo no eran iguales todos los
radios”.159

– “Una cosa no es justa porque sea ley, sino que deben serlo porque es jus-
ta”.160

Concretamente, con referencia a la determinación del derecho, CHARLES DE
SECONDAT advierte:

– “Es preciso no separar las leyes del objeto para el cual han sido hechas”.161

– “No se deben separar las leyes de las circunstancias en las cuales han sido
hechas”.162

– “No se pueden seguir las disposiciones generales del derecho civil cuando
se trata de cosas que deben ser sometidas a reglas particulares resultantes de
su propia naturaleza”.163

¿Acaso es pensable que MONTESQUIEU considerase que el juez en cuestiones
de derecho privado no pudiera tener en cuenta las costumbres, el derecho ro-
mano y las leyes naturales, de cuyo espíritu, sin duda, también habla la boca
del juez, desvelando las “relaciones de equidad” que no están establecidas en
las leyes positivas, pero son anteriores a ella?.164

DR. JUAN BMS. VALLET DE GOYTISOLO
Presidente de la Real Academia de Jurisprudencia y Legislación; y

Académico de Número de la Real Academia de Ciencias Morales y Políticas

155. MONTESQUIEU, E. L. XI, VI, 4.
156. Ibid, 67, ap. 2.
157. Ibid, Consideration sur les romains, XIV, 3.
158. Ibid, Lettres persannes, LXXXIII, 7.
159. Ibid, E. L. , I, 8.
160. Ibid, Mes pensées 1906 (406, 1) vol. cit. p. 1458.
161. Ibid, XXIX, XIII.
162. Ibid, XXIX, XIV.
163. Ibid, XXVI, XXV
164. Ibid, I, I, 9.


