
El orden del mundo y
su explicación analógica en Aristóteles

1. La necesidad de explicar el orden 

El pensamiento de Aristóteles parte de la experiencia cotidiana que nos mues tra el
orden (táxis), la existencia de las cosas o individuos sensibles y de su permanencia más
allá de los incesantes cambios, sin que tenga sentido dudar de lo que experimentamos.
Es ridículo intentar demostrar lo que estamos viendo y se equivocan los que descuidan
los hechos de la experiencia (empeiría o epagogé).1 La experiencia muestra aspectos de
la realidad con claridad y evidencia, y por eso toda explicación debe coincidir en la
medida de lo posible con los hechos observados.2 La existencia de la naturaleza y de su
movimiento ordenado es así un hecho indudable, en primer lugar porque tenemos ex-
periencias claras y evidentes,3 y en segundo lugar porque incluso dudar de que exista el
movimiento significa ya admitirlo en tanto que el pensar es ya un movimiento.4

El problema es que esos individuos sensibles que se mueven o cambian ordenada-
mente son condicionados, materiales, contingentes y corruptibles. No pueden ser por
sí mismos ni explicarse o comprenderse desde sí mismos. Reducidos a sí mismos se
hundirían en la nada y en la ininteligibilidad. Pero de hecho los individuos sensibles
son o existen, y además de manera ordenada. Hay múltiples individuos diversos que
nacen y se transforman incesantemente antes de perecer. Y esto es lo que hay que ex-
plicar, no la eternidad, pues lo eterno, universal, necesario, inmaterial e incorruptible
es lo que es, se explica por sí mismo, sino el hecho de que lo contingente o corruptible
sea, de que exista y forme parte del mismo mundo ordenado que lo eterno y necesario:

Pero una dificultad no menor que ninguna ha sido dejada a un lado por los filósofos
contemporáneos y por los anteriores: si los principios de las cosas corruptibles y los de
las incorruptibles son los mismos o diferentes. Pues, si son los mismos, ¿cómo unas son
corruptibles y otras incorruptibles, y por qué causa? (Metafísica. (III) 4, 1000a 5-8).

El orden del mundo sensible es lo que hay que explicar, y Platón le había enseñado
a Aristóteles que este orden sólo puede existir y sólo es cognoscible si existe un princi-
pio de unidad que vincule todos los acontecimientos, que genere y mantenga el orden
más allá de los incesantes cambios, que sea su causa. Principio que no puede ser él
mismo sensible, pues entraríamos en una cadena de causas sin fin que no explicaría el
orden. Sólo la existencia de lo suprasensible puede explicar la existencia de lo sensible:

Además, si no hay otras cosas fuera de las sensibles, no habrá principio, ni orden, ni ge-
neración, ni las cosas celestes, sino que habrá siempre un principio del principio. (Me -

1. Acerca de la generación y la corrupción. I 2, 316a 5-10. Física. II 1, 193a 3-9. 
2. Acerca de la generación y la corrupción. I 8, 325a 13-26. Acerca del cielo. II 13, 293a 23-27. 
3. Física. I 2, 185a 13-14; VII 2, 244b 3-5.
4. Física. VIII 3, 254a 23-30.

ESPIRITU LIV (2005) 331-348



ta física. (XII) 10, 1075b 24-26).

La realidad inmediata que capta por las percepciones de sus sentidos, el mundo
sensible que le envuelve y en el que se halla, se presenta así para el ser humano como
una mezcla de inteligibilidad y de opacidad que provoca su asombro y sirve de punto
de partida de su reflexión.5 El ser humano capta las cosas sensibles y contingentes,
pero comprende inmediatamente que estás cosas se mueven y cambian de una mane-
ra regular y ordenada que no puede deberse a ellas mismas, sino que exige la existen-
cia de una causa o principio suprasensible que como tal no puede ser captado por las
percepciones de sus sentidos, que requiere la utilización de su facultad intelectual o
racional. Facultad racional que él posee en exclusiva entre todos los seres naturales, y
que es al mismo tiempo la que le permite asombrarse por cómo son las cosas y desear
encontrar su principio o causa simplemente por la satisfacción de hacerlo, sin obte-
ner ningún beneficio o utilidad práctica, porque sería indigno del hombre no utilizar
aquello que la naturaleza le ha proporcionado.6

En esta búsqueda de la primera causa o principio suprasensible del orden del mun-
do sensible, Aristóteles rechaza sin embargo la solución propuesta por Platón con sis -
tente en separar radicalmente la realidad en dos ámbitos o mundos, el ámbito de las
formas o ideas suprasensibles y eternas, y el ámbito de los objetos sensibles y perece-
deros, y en considerar después que esas formas o ideas suprasensibles y separadas, que
son propiamente, son las verdaderas causas últimas de la generación y de la corrup-
ción de las cosas sensibles, que no son propiamente, que son meras imitaciones o co-
pias de las primeras. Rechaza esta solución en primer lugar porque esa trascendencia
del ser o separación radical entre lo sensible y lo suprasensible le parece una devalua-
ción del mundo sensible, el único del que tenemos evidencia y el escenario de todas
nuestras vivencias y conocimientos. Pero la rechaza también porque no logra explicar
el cambio o movimiento que se produce en dicho mundo. No consigue explicar cómo
las ideas o formas pueden ser causas de los objetos sensibles y de sus cambios o movi-
mientos si ellas están separadas y son inmóviles, ni consigue explicar por qué las ideas
eternas no generan constantemente cosas sensibles, en vez de hacerlo unas veces y
otras no, ni, finalmente, tampoco consigue explicar la necesidad que se da en los pro-
cesos naturales.7

La causa del ser de las cosas sensibles no puede estar separada de su efecto, aunque
sea suprasensible tiene que implicarse de alguna manera con lo sensible. Por tanto, no
sólo se tienen que evitar el puro ser indiferenciado de Parménides, que no distingue
entre el ser y las cosas que son,8 y el ser como pura dispersión de los sofistas, que lo re-
duce todo a una multiplicidad accidental e inestable de seres, sino que también se tie-
ne que evitar la pura trascendencia platónica. Aristóteles mantiene las formas o ideas
suprasensibles como explicaciones inmanentes de los objetos sensibles, pero ya no es-
tán radicalmente separadas de ellos. La forma suprasensible que sustenta lo sensible
tiene que estar de alguna manera presente en lo sensible, implicada en la materia, pues
sólo así puede ser su principio o causa, convertirla en sustancia. Aunque esta forma es-
pecífica suprasensible no podría darse separadamente de las individualidades sensi-
bles o entes que informa y convierte en sustancias, no podría estar en algún sitio fuera

VICENTE LOZANO332

5. VERBEKE, G.: "Démarches de la réflexion métaphysique chez Aristote". En Mansión, S. (Ed.): Aris -
tote et les problèmes de méthode, pp. 107-109 y 121-123.

6. Metafísica. A (I) 2, 982b 2 – 983a 21. 
7. Metafísica. A (I) 7, 988a 34 - 988b 16; 9, 991a 8 - 991b 9; (XII) 6, 1071b 12-20; M (XIII) 5, 1079b 12 –

1080a 11. Tópicos. VI 10, 148a 14-22.
8. Física. I 2, 185a 21-32; I 3, 186a 22 – 186b 18. Metafísica. A (I) 5, 986b 27 - 987a 2.



de las cosas. Es la presencia de la forma específica de casa o casa en sí en el conjunto
de materiales lo que los convierte en casa, pero esta forma específica de casa o casa en
sí no podría darse fuera de las casas concretas sensibles.9

2. La estructura referencial

Es precisamente para evitar tanto la pura univocidad del ser de Parménides como
la pura equivocidad de los sofistas sin caer en la afirmación platónica de su trascen-
dencia que Aristóteles defiende que el ser se dice de muchas maneras, que el ente, lo
que es, se dice en varios sentidos. En efecto:  

Pero el ente se dice en varios sentidos (tó dè òn légetai mèn pollachôs), aunque en orden
a una sola cosa (allà pròs hèn) y a cierta naturaleza única (kaì mían tinà ph_sin), y no
equívocamente (kaì ouch homónimos), sino como se dice también todo lo sano en or-
den a la sanidad: esto, porque la conserva; aquello, porque la produce; lo otro, porque
es signo de sanidad, y lo de más allá, porque es capaz de recibirla; y lo medicinal se dice
en orden a la medicina (pues esto se dice medicinal porque tiene el arte de la medicina;
lo otro, por estar bien dispuesto por naturaleza para ella, y lo de más allá, por ser obra
de la medicina); y de manera semejante a éstas hallaremos que se dicen también otras
cosas. Así también el ente (tò òn) se dice de varios modos; pero todo ente se dice en or-
den a un solo principio (arché). Unos, en efecto, se dicen entes (ónta) porque son sus-
tancias (ousíai); otros porque son padeceres de la sustancia; otros porque son camino
hacia la sustancia, o corrupciones o privaciones o cualidades de la sustancia, o porque
producen o generan la sustancia o las cosas dichas en orden a la sustancia, o porque
son negaciones de alguna de estas cosas o de la sustancia. (Metafísica. (IV) 2, 1003a 33 -
1003b 10).

Hay muchas maneras de decir ser (eînai) o que algo es (tò ón). El ser no es un con-
cepto unívoco, no posee un único significado, pero tampoco es un concepto homóni-
mo o equívoco, no se disuelve en una dispersión de significados inconexos. Es un con-
cepto intermedio entre lo unívoco y lo equívoco. El ser expresa una multiplicidad de
significados siempre referidos a una sola cosa, que guardan una relación exacta con
un principio o una realidad idéntica. Como ilustra Aristóteles con su ejemplo, los tér-
minos "sano" y "médico" se pueden emplear en muchos sentidos, pero todos relativos
a un sentido original, a la salud o a la medicina. Así, "sano" se dice ante todo de cierta
condición de los cuerpos vivos, de la salud, y todos los usos derivados que se hagan
del término se referirán en última instancia a esta condición, la significarán. Un cli-
ma se dice "sano" si conviene a la salud o el color de un rostro se llama "sano" porque
manifiesta la salud. Todo lo sano se refiere en última instancia a la salud en cuanto
que es el ejercicio que la conserva, y todo lo medicinal, desde el médico al instrumen-
to, o desde la operación al paciente, se refiere al arte de la medicina. Del mismo modo,
todos los significados del ser se dicen respecto a una sola cosa y a una sola naturale-
za, están unidos en cuanto que se refieren de diferente manera hacia uno (pròs hén), a
un único foco o unidad.10 Añadiendo Aristóteles en el texto que esta unidad o foco de
los significados es la sustancia (ousía). Todas las maneras de decir un ente, de referir-
se a algo que es, se dicen en relación a la sustancia, afirmándola, negándola, atribu-
yéndole alguna cualidad o alguna acción.

EL ORDEN DEL MUNDO Y SU EXPLICACIÓN ANALÓGICA EN ARISTÓTELES 333

9. Metafísica. (III) 4, 999b 17-20; (XII) 6, 1071b 22-31. Física. II 9, 199b 34 – 200b 8. Acerca de las partes
de los animales. I 1, 639b 11 – 640a 9. 

10. Aristóteles no asigna ningún nombre específico a esta estructura. El nombre con el que actualmen-
te es designada, "significación focal" (Focal Meaning"), se debe a OWEN, G. E. L.: "Logic and Metaphysics
in some earlier works of Aristotle". En Barnes, J. / Schofield, M. / Sorabji, R. (Eds.): Articles on Aristotle.
Vol. III. "Metaphysics". pp. 20-26. 



La estructura referencial o pròs hén está así presente en todos los niveles de la re-
alidad ordenada. Cualquier totalidad ordenada exige la referencia y dependencia a un
foco o principio que no es simplemente el primero de la serie causal, sino que es la
fuente y origen del resto de los elementos de la serie, lo que mantiene su ser y unidad:

1. Las categorías son las formas de atribución o predicación, los modos según los
cuales decimos que algo es, pero son o existen en cuanto que se refieren a la primera
de ellas, a la sustancia que les sirve de sujeto, en cuanto que dicen el lugar, el tiempo,
las cualidades, la cantidad, la acción-pasión, etc., de la sustancia.11

2. La forma específica (eîdos) y la materia (h_le) son los principios constitutivos o
partes de la sustancia (ousía) o compuesto concreto (s_nolon).12 Sin embargo, enten-
dida como principio y como causa, como el porqué de la sustancia, la forma específi-
ca es distinta y anterior a la materia, que es indeterminada, y al compuesto de ambas.
La forma específica es la primera instancia de las sustancias en el mundo sensible, la
causa de su ser. Del mismo modo que la sustancia es el foco de referencia o soporte de
todas la atribuciones o categorías, que son o tienen ser en cuanto que se refieren a
ella, la forma específica es el centro de referencia de la materia y del compuesto, que
sólo son sustancia a través de ella.13 Cuando decimos que algo existe o tiene ser, que es
una sustancia, estamos diciendo que es una materia que posee una forma específica,
forma que es la que le proporciona a la sustancia su razón de ser o sentido, que orga-
niza y estructura todas sus partes en una unidad activa y la orienta hacia un fin, la
convierte en algo determinado. Cuando la forma convierte a una cosa en una sustan-
cia la hace salir del no-ser al ser, de la potencialidad al acto, la pone en movimiento y
la convierte en algo que puede ser conocido, que posee una esencia o definición.

3. Finalmente, la estructura referencial pròs hén no sólo relaciona a todas las cate-
gorías con la sustancia en cuanto que sujeto o principio de todas las atribuciones, y a
todos los componentes de la sustancia con la forma en cuanto que causa del ser de la
sustancia, sino que también relaciona a todas las sustancias sensibles con la primera
sustancia o sustancia suprasensible, que las domina ontológicamente en cuanto que
reciben de ella su ser o existencia. El ser es plural, se dice de muchas maneras expre-
sadas por los géneros últimos o categorías, y la realidad es plural, está compuesta de
muchas sustancias sensibles que pueden ser o existir en cuanto que se refieren a la
primera sustancia suprasensible. Sustancia suprasensible que sirve de punto de refe-
rencia o foco de todos los cambios o movimientos de las sustancias sensibles y evita
así una cadena de causas sin fin que no explicaría el orden.

3. El orden del mundo

Para Aristóteles hay un orden propio del mundo constituido por el movimiento or-
denado de los astros en el cielo y por el movimiento ordenado de la naturaleza en tan-
to que suma de la acción regular de los entes naturales individuales. Todos los com-
ponentes particulares se mueven o cambian con un único fin, dirigidos por su forma
buscan lo mejor para ellos, tienden a su orden particular, pero contribuyen entonces a
la permanencia del orden del conjunto del que forman parte. El mundo (kósmos) es
un reino de formas rigurosamente graduadas que poseen un propósito o finalidad, el
mantenimiento del orden del conjunto. Todo en él es gradación, toda cosa inferior es

VICENTE LOZANO334

11. Categorías. 5, 2b 5-6. Metafísica. (V) 8, 1017b 14-16. Metafísica. Z (VII) 1, 1028a 13-28; 3, 1029a 7-21;
4 1030a 18-27. 

12. Metafísica. Z (VII) 10, 1035a 1-25.
13. Metafísica. Z (VII) 3, 1029a 1-7; 17, 1041b 4-9. 



relativa a algo superior y dominante, que a su vez es inferior o potencia respecto de
otra cosa, de otro acto.14 Dirigidos por su forma, todos los individuos de una especie
tienden o se mueven hacia la especie como estructura común cuya permanencia es la
razón última de sus movimientos o pasos de la potencia al acto. A su vez, la especie o
estructura común eterna forma parte de una estructura superior. Todas las formas es-
pecíficas naturales constituyen la naturaleza, la forma de todas las formas naturales,
la causa formal, eficiente y final de todos sus movimientos o cambios, mientras que
todos los astros constituyen el cielo. Y la unión de la naturaleza y del cielo constituye
el mundo o totalidad ordenada.

En el caso de los astros que constituyen el cielo, la misma forma especial o alma
de cada uno de ellos dirige a la misma materia, pues los astros son eternos e inco-
rruptibles, divinos, al estar compuestos de éter o materia incorruptible, y únicamente
poseen un movimiento o cambio locativo o de traslación.15 Por su parte los entes na-
turales que constituyen la naturaleza, compuestos de tierra, agua, aire y fuego, son
contingentes y perecederos. Hay una forma, que en el caso de los seres vivos es más
compleja y se llama alma, que dirige la materia de un compuesto que admite todas las
posibilidades de cambio, incluidas la generación y la corrupción. Pero estas sustan-
cias naturales se relacionan con el conjunto en tanto que realizaciones, a menudo efí-
meras, de una de las formas específicas permanentes. La unión de todas las piedras
constituye la especie de las piedras, como la unión de todos los seres humanos consti-
tuye la especie de los seres humanos. Mientras que la unión de todas las especies
constituye la naturaleza.

La naturaleza es así un impulso innato al movimiento, la existencia del cual es evi-
dente por la experiencia y no requiere demostración. Además, la misma experiencia
muestra que todos los cambios de los seres o sustancias naturales, todos los pasos de
potencia al acto, tienen una intención o finalidad. Si en la producción artística o no
natural hay una intención, mucho más la habrá en la producción natural. Todo cam-
bia de algo hacia algo. Ser natural, poseer por sí mismo el principio del movimiento y
del cambio, no significa sólo ser constituido por naturaleza, sino también ser confor-
me a la naturaleza. La naturaleza no es sólo un desde algo que se cambia, sino tam-
bién un algo hacia lo que se cambia, desde algo y hacia algo que son lo mismo, el mis-
mo orden de la totalidad. Todos los elementos del mundo sensible que existen por sí
mismos, desde una piedra a un árbol, o desde un gato a un ser humano, son sustan-
cias naturales que son guiadas por su propia naturaleza o principio inmanente para
mantener el orden o naturaleza en el sentido trascendente. La naturaleza es la forma
inmanente que dirige una sustancia particular dentro de una cadena de pasos de la
potencia al acto cuya meta o forma final es la naturaleza como todo ordenado, como
totalidad ordenada tendente a su propia conservación por las diferentes actividades
de sus partes.16 Tomada en su conjunto, como totalidad compuesta de partes o ele-
mentos, la naturaleza está ordenada, y esto es el bien, la finalidad última de todos los
actos o conductas naturales, pues si la naturaleza no fuese ordenada no podría ser.17

El orden es la finalidad última de todos los entes del mundo, de todas las sustancias
sensibles, sean naturales y contingentes o celestes y eternas. Es su forma definitiva, la

EL ORDEN DEL MUNDO Y SU EXPLICACIÓN ANALÓGICA EN ARISTÓTELES 335

14. JAEGER, W.: Aristóteles, pp. 184-185 y 258-259.
15. Metafísica. (IX) 8, 1050b 6-28. Acerca del cielo. I 2-4.
16. ROSS, W. D. (Ed.): Aristotle Physics, pp. 24-25, 348-350 y 499-506. MANSION, A.: Introduction à la

Physique Aristotélicienne, pp. 97-118. WIELAND, W.: Die aristotelische Physik, pp. 231-254. PREVOSTI, A.:
La Física d´Aristòtil. Una ciència filosòfica de la natura, pp. 201-206, 215-233 y 279-282. 

17. Metafísica. (V) 4, 1015a 3-19. Física. II 1, 193a 12 – 193b 18. 



causa formal, eficiente y final de su existencia. Existen porque hay orden y para ayu-
dar a la perpetuación indefinida del orden. El mundo es una cadena de causas y efec-
tos en la que las sustancias sensibles son afectadas o reciben el impulso para sus pro-
pios movimientos o cambios de las anteriores y a su vez actúan o impulsan al movi-
miento de las siguientes. Todo es necesariamente movido por algo, pero como en un
nexo causal no puede existir la regresión al infinito, pues en una serie infinita no hay
nada que sea primero o fin último y por definición todo movimiento o cambio es pro-
vocado por una causa y se dirige desde algo hacia algo, tiene que haber un Primer
Motor Inmóvil (próton kinoûn akíneton) que mueva sin ser movido, que inicie la cade-
na de movimientos y que a la vez sea el fin último de la cadena de movimientos.18 La
necesidad y permanencia del movimiento en el mundo exige un Primer Motor Inmóvil
o principio del movimiento que sea eternamente en acto, y por tanto acto puro e inma-
terial o no sensible, pues lo material o sensible está sometido a cambio. Las sustancias
sensibles requieren un elemento primero o principio que les sirva de referencia, el
Primer Motor Inmóvil o sustancia primera, en relación a la cual y gracias a la cual
ellas son sustancias, tienen ser.19 Hasta el punto de que si esta sustancia primera y eter-
na no existiese, ellas tampoco existirían.20

El Primer Motor Inmóvil es eterno e incorruptible, y por tanto divino. Hay toda
una tradición según la cual no tiene sentido plantearse si el concepto de la divinidad
que Aristóteles expone en el libro (XII) de la Metafísica es monoteísta o politeísta,
pues para él, como para los griegos en general, carecería de importancia pensar lo di-
vino como una unidad o una pluralidad, siendo lo verdaderamente importante la
cuestión de su naturaleza y de su relación con el mundo. Incluso hay quien añade que
para un griego "dios" es primariamente una noción predicativa. No es un ser misterio-
so que pueda ser el sujeto de un juicio cualitativo, sino que es el propio predicado.
Así, un griego no diría que dios es amor o que dios es bueno, sino que diría que el
amor es dios o que el bien es dios, que son algo sobrehumano y eterno, no sujeto a la
muerte. Por eso, los términos "to theiôn" (lo divino), "ho theós" (el dios) o "theós"
(Dios) son equivalentes en su aspecto semántico, simplemente designan todo lo que
está elevado sobre la esfera humana.21

De acuerdo con esta tradición, hay que reconocer que para Aristóteles, como para
Platón y los griegos en general, divino (theîon) es todo lo que es eterno e incorrupti-
ble. Divinos son los astros, la esfera, las almas de la esfera y de los astros, e incluso di-
vina es la parte o facultad intelectiva del alma del ser humano, que es inmortal y so-
brevive a la muerte del cuerpo. Pero resulta que sólo el Primer Motor Inmóvil es lla-
mado por Aristóteles "Dios" (theós), y es llamado así después de indicar que es el prin-
cipio del que dependen el cielo y la naturaleza, y también el intelecto puro y en acto
que se intelige a sí mismo.22 Únicamente el Primer Motor posee el máximo grado de
divinidad, es Dios. Los astros y demás elementos eternos del mundo sublunar son
simplemente divinos, dioses. Del mismo modo, también es divina la inmortal facultad
intelectiva del alma humana, e incluso divinos son los seres humanos cuando utilizan
esta facultad. El ser humano alcanza el máximo de bienestar cuando está inteligien-
do, pues está utilizando su facultad o potencia natural más elevada, realizándose, y,

VICENTE LOZANO336

18. Física. VII 1, 242a 58-62; 242b 57-63; VII 2, 244a 15 – 244b 2; VIII 5, 256a 13-21. Metafísica. (II) 2,
9941 a 1 – 994b 31; (XII) 6, 1071b 3-22.

19. OWENS, J.: The Doctrine of Being in the Aristotelian Metaphysics, pp. XXI-XXVI, 265-271, 282, 395,
453-457 y 465-466. 

20. Metafísica. (XII) 5, 1071b 5-6.
21. DÜRING, I.: Aristóteles, pp. 338-339 y 346. GRUBE, G. M. A.: El pensamiento de Platón, pp. 232-234. 
22. Metafísica. (XII) 7, 1072b 24-30. 



en cierto modo, alcanzando la divinidad. Pero ese máximo de realización y de bienes-
tar que el ser humano es momentáneamente, e incluso más, lo es Dios eternamente.
Él es por su esencia el primero de los entes, la primera de las sustancias, la forma sin
materia, la forma de las formas.23

Que Dios sea el Primer Motor Inmóvil no significa que sea causa de sí mismo,
pues entonces sería al mismo tiempo y bajo el mismo aspecto motor y movido, acto y
potencia, lo que no es posible. Ser el Primer Motor Inmóvil significa simplemente no
ser cau sado o movido por otro, ser acto puro. Por otra parte, puede extrañar que Aris -
tóteles diga que Dios es un viviente nobilísimo, que tiene vida. Pero ya se ha visto que
tener vida es ser una sustancia informada por el tipo de forma más complejo, por un
alma. El alma o forma es causa y principio del ser de los seres vivos, para los cuales el
ser es el vivir, el moverse, el ser actualizados por su forma, que es su acto.24 Y por tan-
to si Dios es la forma de las formas, la forma más elevada o acto puro, si es el primer
ente que es o sustancia, tiene vida. Es un ser vivo no sensible o material, pero vivo. De
hecho, el mismo Aristóteles indica que no es necesario que la sensación, siempre liga-
da a lo material o sensible, se dé en todos los vivientes.25

Lo verdaderamente importante es que todas las sustancias sensibles aspiran a la
vida eterna, ordenada y perfecta del Primer Motor Inmóvil o Dios,26 y que por eso to-
dos sus actos tienden a él o lo imitan, participan (methéxis) de él, obteniendo de este
modo derivado para sí mismos el grado de perfección que les corresponde dentro de
la escala de la realidad. Es cierto que ya Platón indicaba que las cosas sensibles parti-
cipaban de las ideas, pero Aristóteles denuncia que como para él las ideas eran sepa-
radas, esta participación era pasiva y ni siquiera era explicada, no siendo más que
una expresión o frase que no decía nada.27 La participación que defiende Aristóteles
es una participación activa, dirigida por la formas de las sustancias o entes sensibles
que desean o tienden en la medida de sus posibilidades hacia la actividad permanente
y perfecta de Dios:

Y es que para todos los vivientes que son perfectos es decir, los que ni son incompletos
ni tienen generación espontánea la más natural de las obras consiste en hacer otro vi-
viente semejante a sí mismos si se trata de un animal, otro animal, y si se trata de una
planta, otra planta con el fin de participar (methéxis) de lo eterno y lo divino en la medi-
da en que les es posible: todos los seres, desde luego, aspiran a ello y con tal fin realizan
cuantas acciones realizan naturalmente la palabra "fin" (télos), por lo demás, tiene dos
sentidos: objetivo (tò hoû) y subjetivo (tó hôi). Ahora bien, puesto que les resulta impo-
sible participar de lo eterno y divino a través de una existencia ininterrumpida, ya que
ningún ser sometido a corrupción puede permanecer siendo el mismo en su individuali-
dad, cada uno participa en la medida en que les es posible, unos más y otros menos; y lo
que pervive no es él mismo, sino otro individuo semejante a él, uno no en número, sino
en forma específica. (Acerca del alma. II 4, 415a 26 - 415b 7). 

Todas las acciones o movimientos de un individuo, todos sus cambios, dependen de
su sustancia, dependen de la forma específica que se realiza en su materia. No son los
cambios los que determinan la manera de ser del individuo, sino que es la manera de
ser la que determina los cambios. Todo viviente aspira a su propia perfección (autès
télos), y en este sentido el cuerpo de un ser vivo es instrumento de su alma o forma es-
pecial, cuya perfección es el fin de su actividad. Como indica el texto, la palabra "fin"

EL ORDEN DEL MUNDO Y SU EXPLICACIÓN ANALÓGICA EN ARISTÓTELES 337

23. REALE, G. (Ed.): Aristotele, Metafisica. "Introduzione", p. XXVIII. 
24. Acerca del alma. II 4, 415b 8-15.
25. Acerca del alma. III 12, 434a 27-30. 
26. Metafísica. (IX) 8, 1050b 28-30.
27. Metafísica. A (I) 9, 992a 24–29.



(télos) tiene un sentido subjetivo (tó hôi) y un sentido objetivo (tò hoû), pues al actuar
buscando su propia perfección, la finalidad subjetiva, el ser vivo individual actúa tam-
bién de acuerdo con la unidad superior de la que forma parte, la naturaleza, y contri-
buye a su perfección, al mantenimiento del orden o finalidad objetiva.

Las actividades naturales poseen como último fin participar de lo eterno y lo divi-
no, imitar su ordenada y eterna perfección, lo que se consigue gracias al ciclo biológi-
co de las generaciones. Los individuos mueren, pero con su actividad contribuyen al
mantenimiento de las formas específicas eternas y al mantenimiento del conjunto, a la
permanencia del orden natural. La perfección del mundo se realiza así incluso en la
naturaleza sensible.28 Por eso todas las cosas tienen algo de divino por naturaleza.29

Queda claro por tanto que la naturaleza y el cielo poseen un movimiento ordenado
que se explica porque las formas de los entes naturales sensibles y las formas de los
astros sensibles eternos los orientan y dirigen con la finalidad de mantener perma-
nentemente ese orden. Pero que si queremos dar una explicación completa de todo
este proceso sin que haya una regresión al infinito, es necesario establecer la existen-
cia de un principio único del orden del mundo. Es necesario establecer la existencia
real de la forma de todas las demás formas. La causa formal, eficiente y final de todo
el proceso, formal en cuanto lo informa, final en cuanto es el fin hacia el cual todas
las formas tienden para alcanzar su plena realización y eficiente en cuanto que como
causa formal y final, como aquello que se busca, está ya presente en todas las demás
formas y es de hecho la causa de todos los movimientos de la naturaleza (ph_sis) y del
cielo (ouranós), de todos los movimientos del mundo (kósmos):

Así, pues, de tal principio dependen (értetai) el cielo (ouranós) y la naturaleza (ph_sis).
(Metafísica. (XII) 7, 1072b 13-14).

4. Dios como causa formal, eficiente y final

El orden es un bien, el bien, y Dios o el Primer Motor Inmóvil es el Sumo Bien,
pues es el primer principio del orden. Hablar de Sumo Bien no es más que otra mane-
ra de explicar esa estructura referencial o pròs hén por la cual todas las sustancias
sensibles son o existen gracias a su relación subordinada a la sustancia suprasensible
o primera, al Primer Motor Inmóvil o primer ente del que reciben su propio ser. Del
mismo modo que todas las sustancias se derivan de la primera sustancia o todos sus
actos se dirigen en última instancia hacia ella, todos los bienes derivan de un único
bien o concurren en un único bien, dependen del Sumo Bien.30

Para Platón la idea de Bien era la idea fundamental de la que dependían todas las
demás, el principio supremo de todos los sucesos naturales, causados por las ideas, y
la finalidad última de la actividad humana cuando estaba correctamente dirigida por
el alma. Pero aunque Platón indicó que el Bien era un principio, no explicó cómo po-
día ser finalidad, causa eficiente y forma.31 Por eso Aristóteles supera la separación de
la idea de Bien y su falta de explicación como principio insertándolo en el mundo sen-
sible como meta final de todos los procesos naturales.32 El bien es la perpetuación in-
definida del orden, el fin último en vistas al cual actúan o se mueven todos los entes
naturales en cuanto que individuos y en cuanto que conjunto:

VICENTE LOZANO338

28. TRICOT, J. (Ed.): Aristote, La Métaphysique. Vol. II, p. 672.
29. Ética nicomáquea. VII 13, 1153b 32. Acerca de las partes de los animales. I 5, 645a 16.
30. Ética nicomáquea. I 6, 1096b 27-28.
31. Metafísica. (XII) 10, 1075a 38 – 1075b 1.
32. DÜRING, I.: Aristóteles, pp. 54, 323-324, 332, 382-383 y 800-801. MANSION, A.: Introduction à la

Physique Aristotélicienne, pp. 251-281.



Se debe investigar también de cuál de estas dos maneras está el Bien (agathón) o el
Sumo Bien (aristón) en la naturaleza del todo (ólon ph_sis): ¿cómo algo separado e in-
dependiente, o como el orden (táxis)? ¿O de ambas maneras, como en un ejercito? Aquí,
en efecto, el bien es el orden y el general, y más éste; pues no existe éste gracias al or-
den, sino el orden gracias a éste. Y todas las cosas están coordinadas de algún modo,
pero no igualmente, los peces, las aves y las plantas; y no es como si las unas no tuvie-
ran ninguna relación con las otras, sino que tienen alguna. Pues todas las cosas están
coordinadas hacia una (pròs mèn gàr hén ápanta syntétaktai); pero del mismo modo
que, en una casa, los libros son los que menos pueden hacer cualquier cosa, sino que to-
das o la mayoría están ordenadas, mientras que los esclavos y los animales contribuyen
poco al bien común, y generalmente obran al azar. Tal es, en efecto, el principio que
constituye la naturaleza de cada cosa. Digo, por ejemplo, que todas tienen que llegar, al
menos, a ser disueltas, y son así otras cosas de las que participan todas para el todo.
(Metafísica. (XII) 10, 1075a 11-25).

De alguna manera todas las cosas del mundo, todas las sustancias sensibles, están
coordinadas hacia una, estructura referencial o pròs hén, y esta primera cosa es por
tanto el principio originario y fundamentador del orden, el Sumo Bien. Pero para que
esto sea posible, para que se dé la estructura referencial que permite una totalidad or-
denada, ese principio originario tiene que formar parte de esa totalidad ordenada y al
mismo tiempo ser independiente de ella. El principio originario tiene que ser a la vez
interior o inmanente-trascendente y exterior. Por una parte, está presente en cada
sustancia sensible o cosa como principio motriz inmanente-trascendente, como la
forma última deseada por la forma de la sustancia sensible, que intenta alcanzarla y
al hacerlo forma parte de ese todo o mundo ordenado y contribuye a él en la medida
de sus posibilidades, de la misma manera que al bien común de una casa contribuyen
sus elementos aunque no en igual medida, pues los miembros de la familia contribu-
yen más que los libros o los esclavos. Por otra parte, es exterior a todas las demás co-
sas como primera cosa o principio motor que inicia la cadena de movimientos físicos
en la que las cosas participan gracias a su predisposición o deseo formal, constituyen-
do el conjunto ordenado de todas las partes, del mundo. 

Esta necesidad de que el principio originario sea a la vez interno o inmanente-tras-
cendente y externo la explica Aristóteles mediante el ejemplo de un general y del ejérci-
to que dirige. El general que implanta el orden o bien en un ejército forma también
parte de ese orden o bien, es su máxima expresión. Pero el general posee al mismo
tiempo un carácter independiente, pues él no existe gracias al orden, sino que el orden
existe gracias a él. El general es así a al vez interno o inmanente-trascendente y exter-
no al ejercito. Como inmanente-trascendente o parte del ejército es la forma del ejérci-
to, su causa formal, eficiente o principio motriz y final. Es la causa formal en cuanto
que es el que dirige al ejército y le da el ser, una dirección o un sentido, un orden. Es la
causa eficiente o principio motriz en cuanto que es el deseo de imitarlo a él como má-
xima expresión del orden, deseo que está presente en los demás elementos del ejército,
lo que sirve de motor para que esos elementos se muevan o actúen la búsqueda del or-
den. Es la causa final en cuanto que es lo deseado, la meta final de todos los movi-
mientos o cambios, de todas las acciones. Como externo es causa eficiente o principio
motor del orden en cuanto que primer transmisor de la forma del ejército, en cuanto
que inicia la cadena de disciplina que va permitiendo la transmisión del orden.

Del mismo modo, el Primer Motor Inmóvil o Dios es el responsable del bien u or-
den en la naturaleza del todo, en el mundo, y forma parte de él en cuanto que es su
máxima expresión, lo más bueno y ordenado, el Sumo Bien, pero al mismo tiempo es
algo separado e independiente, pues él no existe gracias al bien u orden del mundo,
sino que el bien u orden del mundo existen gracias a él. El Primer Motor inmóvil o

EL ORDEN DEL MUNDO Y SU EXPLICACIÓN ANALÓGICA EN ARISTÓTELES 339



Dios es así a la vez el principio externo y el principio interno o inmanente-trascenden-
te del mundo.

Como principio externo al mundo, como primera sustancia suprasensible, Dios es
causa eficiente o principio motor del orden o bien en cuanto que primer motor o pri-
mer transmisor de las formas específicas, en cuanto que inicia la cadena de contac-
tos, de causas y efectos, que va permitiendo la transmisión de las formas específicas
que provocan y dirigen el movimiento ordenado de los elementos o sustancias del
mundo. Como principio inmanente-trascendente al mundo, Dios es la forma de todas
las demás formas, causa formal, eficiente motriz y final:

1. Es causa formal en cuanto que es la única forma absolutamente real, libre de
toda materia y de toda potencialidad, que como tal existe ordenada y perfectamente,
siendo el bien en su máxima expresión. Por ello, informa a las demás formas otorgán-
doles una estructura o razón de ser, una dirección y un sentido, sin ser a su vez infor-
mado por nada.

2. Es causa eficiente motriz en cuanto que está presente en las demás formas co-
mo objeto de amor y de deseo, orientándolas hacia él como orden permanente e ini-
ciando la cadena de movimientos y cambios que alcanza a todos los seres sensibles.
Todas las demás formas aspiran a imitar su perfección en la medida de lo posible, y
por eso dirigen los movimientos o cambios de las sustancias sensibles que informan
hacia la realización de sus posibilidades o bien particular, contribuyendo con ello en
la medida de su capacidad a la realización, orden o bien del conjunto, del mundo.

3. Es causa final en tanto que primera causa eficiente y formal. Guiados por él en
cuanto causa eficiente, todas las formas tienden hacia él en cuanto plan todavía no rea-
lizado, en cuanto orden perfecto o Sumo Bien que es su meta. Dirigiendo todas las ac-
ciones de los seres sensibles hacia el bien, las formas originan su existencia ordenada
particular y su contribución al orden o bien en general, participan en alguna medida de
la perfección del Primer Motor Inmóvil o Dios, y por ello son en cierto modo divinas.

Platón se equivocaba al creer que el bien puede existir independientemente de al-
gún ente o sustancia que sea bueno, pues nada universal se da separado. Los princi-
pios abstractos sólo son reales o existen en cuanto que se realizan en un substrato, el
movimiento no existe fuera de las cosas que se mueven,33 la naturaleza no existe inde-
pendientemente de los seres naturales,34 el bien o permanencia del orden no existe
fuera de algo bueno y ordenado. Pero resulta que el Primer Motor Inmóvil o Dios es
una sustancia, la sustancia perfecta, y como tal permite la existencia del bien, siendo
él mismo el Sumo Bien. 

Dios es causa última de los cambios y movimientos de todos los entes o sustancias
sensibles. Como sustancia suprasensible es el primer motor o principio motor externo
que al mover la esfera de las estrellas inicia la cadena de movimientos físicos en la
que van interviniendo sucesivamente los astros y las sustancias sublunares. Como pri-
mera de las formas es el principio motriz interno o inmanente-trascendente que está
presente en todas las demás formas como objeto de deseo, como perfección o finali-
dad a la que se tiende mediante todos los pasos de la potencia al acto, como modelo
de la realización individual. Todas las sustancias del mundo, desde una piedra a un
animal, o desde una planta a ser humano, desean en la medida de sus posibilidades
alcanzar la perfección de Dios, y en ese sentido participan del orden del mundo. Dios

VICENTE LOZANO340

33. Física. III 1, 200b 33.
34. ísica. II 1, 192b 33-34.



es el principio fundamentador y originario de la totalidad ordenada en la que partici-
pa toda sustancia o ente que es o existe, y que precisamente es o existe en cuanto que
al participar en ella recibe su ser, una identidad y un sentido, una estructura y un con-
tenido, un lugar y una función en la cadena de causas y efectos que es el mundo.
Como resume M. Frede: Dios se puede considerar como un principio operante en el in-
terior de cada alma humana sin dejar de ser el primer principio de todo.35

El Primer Motor inmóvil o Dios, la primera sustancia, es el primer principio y la
primera causa. No es únicamente lo primero en la serie causal de las formas y de las
sustancias, es también la fuente u origen rector del resto de los elementos de la serie,
el general que gobierna y permite el bien o el orden del mundo y de todas las sustan-
cias o entes que forman parte de él. El Primer Motor Inmóvil o Dios no es el creador
del mundo, la causa de que el mundo sea, pues tanto las formas como la materia son
eternas.36 Pero sí que es la causa de su ser, de cómo es, y de que continúe siendo eter-
namente, de su manera o razón de ser, de su movimiento eterno y ordenado. Además,
la prioridad del acto sobre la potencia exige que la sustancia suprasensible o Dios sea
eternamente causa del ser del mundo. En primer lugar, si el mundo como totalidad
ordenada o kósmos hubiese comenzado a ser en algún momento determinado, resul-
taría que anteriormente sería materia caótica o pura potencia, que la potencia hubie-
se sido anterior al acto. En segundo lugar, Dios es acto puro, ausencia de potenciali-
dad, y si hubiese comenzado a informar al mundo en algún momento habría pasado
del acto a la potencia, lo que no es posible. El Primer Motor Inmóvil o Dios debe atra-
er desde la eternidad como objeto de amor a un mundo que eternamente ha tenido
que ser como es. 

El Primer Motor Inmóvil o Dios, la sustancia suprasensible, es así el principio fun-
damentador o la explicación última de la existencia de lo sensible y de sus movimien-
tos ordenados, lo que no puede explicarse por las doctrinas de las ideas separadas o
de los números matemáticos como primeros principios, doctrinas que convierten al
mundo, en una mera sucesión sin fin de principios, de sustancias y de relaciones. Una
sustancia por sí misma no aporta nada a otra por el hecho de existir o no existir, no
explica la existencia ordenada del mundo. Es necesario algo más, algo que produzca
el orden del que participan las sustancias individuales y que les permite precisamente
ser sustancias, un Sumo Bien que permita el bien u orden del mundo. Por eso, y ci-
tando a Homero, Ilíada. II, 204, concluye Aristóteles el libro (XII) de la Metafísica
afirmando que los mismos entes o sustancias demandan a alguien que gobierne, un
único principio del orden: 

Y los que presentan como primero el número matemático, y así siempre otra sustancia
inmediatamente siguiente y otros principios de cada una, tornan inconexa la sustancia
de la totalidad (tèn ton pantòs ousían) (pues una sustancia no aporta nada a otra con su
existencia o inexistencia), y multiplican los principios. Pero los entes no quieren ser mal
gobernados. <<No es cosa buena el mando de muchos: uno solo debe ejercer el man-
do>>. (Metafísica. (XII) 10, 1075b 37 - 1076a 4).

Para Aristóteles, lo simple, inmaterial e inmóvil es cognoscible con más exactitud
que lo compuesto, material y cambiante. Sin embargo, comienza a investigar lo que
es partiendo de lo sensible particular debido a que lo cognoscible con más exactitud
no es lo más fácil de conocer, sino lo más difícil, lo que requiere más esfuerzo, pues es

EL ORDEN DEL MUNDO Y SU EXPLICACIÓN ANALÓGICA EN ARISTÓTELES 341

35. FREDE, M.: "La théorie aristotélicienne de l´intellect agent". Romeyer Dherbey, G. (Dir.) / Viano, C.
(Ed.): Corps et âme. Sur le De Anima d´Aristote, pp. 383-384. 

36. Sobre la eternidad de la materia: Física. I 9, 192a 24-25. Sobre la eternidad de la forma: Metafísica.
Z (VII) 8, 1033b 5-8. Sobre la eternidad de ambas: Metafísica. (XII) 3, 1069b 35-36.



lo que se ofrece al ser humano de una manera menos inmediata, mientras que la per-
cepción sensible y lo que se sigue inmediatamente de ella es lo más común y lo más
fácil.37 La investigación de la Metafísica se había iniciado así ante el asombro de que
las cosas sensibles y contingentes fuesen o existiesen, y fuesen o existiesen de una ma-
nera ordenada,38 procediéndose a la búsqueda de ese principio que genera y mantiene
dicha existencia ordenada más allá de los incesantes cambios, y que tiene que ser su-
prasensible para evitar entrar en una cadena de causas sin fin que no explicaría el or-
den. Finalmente, a través de su investigación sobre la sustancia en cuanto compuesto
de forma y de materia, de lo suprasensible presente en lo sensible y dirigiendo sus
movimientos o cambios, dirigiendo los pasos de la potencia al acto, se alcanza la sus-
tancia suprasensible como forma a su vez de todas las demás sustancias sensibles,
tanto de las contingentes o naturales como de las eternas o astros, como explicación
última y única de la existencia ordenada de las cambiantes sustancias sensibles, de to-
dos los pasos de la potencia al acto que constituyen la "sustancia de la totalidad" (tèn
ton pantòs ousían) o mundo. 

Desde la percepción del mundo sensible como una totalidad ordenada se demues-
tra la realidad de la primera sustancia en cuanto que única explicación posible de di-
cho orden, y desde la necesaria unicidad de esta primera sustancia se demuestra esa
unidad o totalidad ordenada del mundo de la que se había partido de una manera más
inmediata. Sin embargo, que al final de su explicación Aristóteles designe al mun do
con la expresión "sustancia de la totalidad" es algo que sin duda requiere una explica-
ción más detallada. 

5. La relación analógica

En el capítulo 4 del libro I de la Ética nicomáquea, Aristóteles inicia un análisis
acerca de qué es aquello que llamamos "bien", y como es habitual en él, comienza con
la exposición de las teorías de sus predecesores, intentando mostrar sus insuficien-
cias. Así, cita la teoría de los "amigos platónicos" según la cual existe la idea de bien o
bien en sí que sirve de modelo para todas las cosas particulares que llamamos bie-
nes.39 Expuesta la doctrina platónica, procede a formular diversas críticas sobre ella,
todas las cuales inciden en lo problemático de la relación entre la idea separada o uni-
versal y las sustancias sensibles particulares, en preguntarse cómo lo que existe por sí
mismo puede ser a la vez común a una sustancia y a sus relaciones.40 Añade entonces
Aristóteles la siguiente consideración: 

Porque los argumentos <de los platónicos> no incluyen todos los bienes, sino que se di-
cen según una sola especie (eîdos) los que se buscan y aman por sí mismos, mientras que
los bienes que los producen o los defienden de algún modo o impiden sus contrarios se
dicen por referencia a éstos y de otra manera (...) Si, por otra parte, aquellos son bienes
por sí mismos, aparecerá por necesidad en todos ellos la misma noción del bien, como la
noción de la blancura en la nieve y en la cesura. Pero las nociones de honor, prudencia, y
placer son otras y diferentes, precisamente en tanto que bienes; por lo tanto, no es el
bien algo común en virtud de una idea (idea). (Ética nicomáquea. I 6, 1096b 8-26).

Los platónicos sólo consideran como bienes a los que se dice según la idea o espe-
cie de "bien", y por tanto se buscan y se aman por sí mismos, a los que poseen algo co-
mún en virtud de la idea de bien, del mismo modo que la nieve y la cerusa son blancas

VICENTE LOZANO342

37. Metafísica. A (I) 2, 982a 4-30; M (XIII) 3, 1078a 5-31. 
38. Metafísica. B (III) 4, 1000a 5-8.
39. Ética nicomáquea. I 4, 1095a 26-30. 
40. Ética nicomáquea. I 6, 1096a 17-23.



por su relación con la idea de blanco o blancura. Pero entonces no se ocupan de todos
los bienes, pues también se considera bienes a todos los elementos que producen, per-
miten o defienden a los que son bienes por sí mismos. La prudencia, el honor o el pla-
cer son considerados bienes a pesar de ser diferentes, a pesar de que no poseen algo
común en virtud de la idea de bien y por tanto no participan de la idea de bien en sí.
Sin embargo, esta insuficiencia de la doctrina platónica plantea a su vez la pregunta de
qué es lo que permite llamar a estas cosas bienes:

Entonces, ¿en qué manera estas cosas <el honor, la prudencia y el placer> son llamadas
bienes? Porque no se parecen a las cosas que son equívocas (homon_mas) por suerte
(t_che). ¿Acaso por proceder de un solo bien o por ser todas en orden a una sola cosa
(pròs hén ápanta synteleîn), o más bien por analogía (analogía)? Como la vista en el
cuerpo, la inteligencia en el alma y así sucesivamente. Pero acaso debemos dejar esto
por ahora, porque una detallada investigación de esta cuestión sería más propio de otra
disciplina filosófica. (Ética nicomáquea. I 6, 1096b 26-31).

Si el honor, la prudencia y el placer pueden ser llamados bienes pese a que son di-
ferentes, es evidente que estamos ante una relación equívoca u homónima, la relación
que se establece entre cosas que sólo tienen en común el nombre, mientras que su
sustancia y su definición son distintas.41 Pero las relaciones equívocas u homónimas
pueden ser de tres clases, y se trata de establecer a cual de ellas pertenece la relación
que nos ocupa.

La primera posibilidad es la equivocidad u homonimia por suerte, la pura equivo-
cidad que enlaza una pluralidad de términos particulares de una manera accidental,
como el hecho de que el término equívoco "llave" (kleís) designe tanto la clavícula de
los animales como el instrumento para cerrar las puertas.42 Posibilidad que es dese-
chada de manera explícita, pues cuando llamamos bienes al honor, a la prudencia y al
placer no lo hacemos de términos particulares y de modo casual, sino de términos es-
pecíficos y con una intención. 

La segunda posibilidad de equivocidad u homonimia es la que se produce cuando
designamos por un mismo nombre a unos términos diferentes porque proceden de
otro término con ese nombre o porque son en orden a una sola cosa (pròs hén), por-
que tienden a un mismo fin. Ésta es la significación focal, la que se establece entre un
término primero y los demás términos que participan de un sistema ordenado que
tiene a ese término primero como foco de referencia, del mismo modo que todos los
usos del término "sano" se refieren en última instancia a la salud, o del mismo modo
que todos los significados del ser están unidos en cuanto que se refieren de diferente
manera a la sustancia (ousía). Como es habitual, esta clase de relación equívoca u ho-
mónima no recibe ningún nombre por parte de Aristóteles, a diferencia de la primera
clase, llamada equivocidad por suerte, y de la tercera, que será llamada analogía. Pero
es evidente que es la clase de relación equívoca que estamos buscando, como lo prue-
ba el que como ejemplo de ella se dé precisamente la relación entre el bien y los bie-
nes, mientras que de la primera posibilidad no se da ningún ejemplo y de la tercera se
dará un ejemplo diferente. Aunque Aristóteles no es más explícito, pues no esto lo que
se está investigando, sino la insuficiencia de la doctrina platónica sobre el bien, y,
además, como apunta el final del texto, una exposición detallada de esta cuestión es
propia de otra disciplina filosófica y no de la ética. Advertencia que en la mayor parte
de los casos se refiere a la Filosofía primera.

EL ORDEN DEL MUNDO Y SU EXPLICACIÓN ANALÓGICA EN ARISTÓTELES 343

41. Categorías. 1, 1a 1-6.
42. Ética nicomáquea. V 1, 1129a 26-31.



A pesar de ser evidente que la clase de relación equívoca u homónima que se bus-
caba es la segunda o relación pròs hén, la voluntad de precisión de Aristóteles le lleva
a citar la tercera posibilidad, que es llamada analogía y que es explicada mediante un
ejemplo. Una analogía es indicar que la vista es respecto del cuerpo lo mismo que la
inteligencia es respecto del alma, la parte o función más valiosa. Por tanto, la analo-
gía es una relación equívoca u homónima que no es puramente accidental, que se es-
tablece sobre términos de especies diferentes y con una intención, pero que tampoco
es la relación pròs hén que designa varios términos diferentes con un mismo nombre
porque se refieren a un término común. La analogía establece una relación entre dos
pares de elementos diferentes que comparten alguna cualidad en común y por tanto
puede ser dicho un par en lugar del otro.

La concepción de la analogía como relación de igualdad que se establece entre dos
series relacionadas término a término y que permite trasladar a unos términos el nom -
bre que designa a los otros términos pertenecientes a categorías diferentes, es precisa-
da en Poética. 21, 1457b 6-33, en Retórica. III 4, 1407a 14-17; III 10, 1411a 1-11; III 11,
1412b 33 – 1413b 2, y en Tópicos. I 17, 108a 7-12, donde se indica que la relación de
analogía es aquella relación por medio de la cual dados cuatro términos de tal modo
que el primero se relaciona con el segundo y el tercero con el cuarto, se puede utilizar
el cuarto por el segundo y el segundo por el cuarto. Produciéndose una metáfora por
analogía si se realiza esa operación que permite la relación analógica, si en vez del se-
gundo término ponemos el cuarto, o si en vez del cuarto ponemos el segundo. La me-
táfora por analogía permite así convertir a términos de diferente género en términos
del mismo género a partir de la semejanza de función que guarda cada uno de ellos
con otro término, y siempre y cuando la relación establecida en un par sea intercam-
biable con la relación establecida en el otro par. Como indica un ejemplo que
Aristóteles utiliza tanto en la Retórica como en la Poética, si el principal instrumento
del dios Dionisio es su copa, y el principal instrumento del dios Ares es su escudo, po-
demos decir que la copa es el escudo de Dionisio, lo que implica que también puede
decirse que el escudo es la copa de Ares.43 Del mismo modo, y se señala en el texto que
estamos comentando, la principal facultad del cuerpo es la vista y la principal facultad
del alma es la inteligencia, relación analógica a partir de la cual puede construirse una
metáfora por analogía y decir que la vista es la inteligencia del cuerpo o que la inteli-
gencia es la vista del alma.

También en la Metafísica se hace uso de la analogía como una relación de seme-
janza proporcional entre dos series de elementos de diferente género:

Además, ciertas cosas son uno según el número (arithmón), o según la especie (eîdos), o
según el género (génos), o según la analogía (analogían); son una por el número aquellas
cosas cuya materia es una; por la especie, aquellas cuyo enunciado (lógos) es uno; por el
género, las que tienen la misma figura de las categorías (schêma tês kategorías), y según
la analogía, las que son entre sí como una cosa en orden a otra (dè ósa éxei ós állo pròs
állo). (Metafísica. (V) 7, 1016b 31-35). 

Aristóteles clasifica los diferentes tipos de unidad que pueden constituir las cosas
según su grado de intensidad, proponiendo una escala que va de la unidad más estric-
ta y menos extensa a la menos estricta y más extensa. El primer tipo de unidad es así
según el número, el ser uno o un individuo en cuanto que su materia es una. El segun-
do tipo de unidad es según la forma específica, el pertenecer a una misma especie y
por tanto tener un mismo enunciado o definición. El tercer tipo de unidad es formar

VICENTE LOZANO344

43. YEBRA, V. G. (Ed.): Poética de Aristóteles, p. 320.



parte de un mismo género, el poder ser dicho o predicable por una categoría. Final -
mente, el cuarto tipo de unidad, el más extenso pero menos estricto, es formar parte de
una relación analógica, "el ser entre sí como una cosa en orden a otra", es decir, el
mantener con otra cosa la misma relación proporcional que una tercera cosa mantiene
con una cuarta.

En conclusión, para Aristóteles la significación focal o relación pròs hén y la rela-
ción analógica son relaciones diferentes. Las dos son relaciones equívocas u homóni-
mas que permiten designar por un mismo nombre a elementos diferentes sin reducir-
los a un puro equívoco, pero la primera establece una relación de subordinación de
unos términos a otro término que sirve de foco fundamentador, mientras que la se-
gunda es una proporcionalidad estrictamente matemática que establece una relación
de semejanza igualitaria entre dos términos a partir de sus respectivas relaciones con
otros dos, sin subordinar nunca los pares de términos a un termino único.

6. La explicación por analogía

Aristóteles utiliza con frecuencia la analogía como método de explicación de aque-
llos aspectos que no pueden ser definidos o demostrados científicamente:

Lo que queremos decir es evidente en los singulares por inducción (epagogé), sin que
sea preciso buscar una definición de todo, sino que basta contemplar la analogía (aná-
logon), pues en la misma relación que lo que edifica con lo que puede edificar está tam-
bién lo despierto con lo dormido y lo que ve con lo que está con los ojos cerrados pero
tiene vista, y lo segregado de la materia con la materia, y lo totalmente elaborado con lo
no elaborado. Y, de esta diferencia, quede el acto (enérgeia) separado a una parte y, a la
otra, la potencia (d_naton). (Metafísica. (IX) 6, 1048a 35 – 1048b 6).

El conocimiento científico consiste en demostrar un objeto, en captar de manera
necesaria todas las causas que lo describen. Para ello se realiza un proceso que co-
mienza con la percepción sensible (aísthesis) de los singulares, pasa por la inducción o
experiencia (epagogé), por la unificación de muchos singulares, y culmina en la capta-
ción de lo universal o forma de los singulares, en la intelección (noûs) de su esencia, de
su género, de su definición. La definición es así la aprehensión del género, de las dife-
rencias entre la especie a la que pertenece el objeto y las otras especies. Pero en el tex-
to indica Aristóteles que no es preciso buscar siempre una definición de todo para ha-
cerlo comprensible, sino que a veces basta con la inducción o la experiencia de los sin-
gulares, con contemplar la analogía o lo común que se da en las relaciones entre pares
de elementos diferentes. Al decir esto, Aristóteles está pensando en las nociones trans-
genéricas o transcendentales, que al ser generales se aplican a la totalidad de los obje-
tos o entes y por tanto no pueden ser incluidas en ningún género, no pueden ser defini-
das por las diferencias específicas. Términos como el ser, la unidad, el bien, o la actua-
lidad y la potencia no pueden ser definidos, sólo pueden ser captados inductivamente y
ser comprendidos intuitivamente a partir de las relaciones funcionales o analógicas en
las que intervienen. Así, para explicar el paso de la potencia al acto basta con señalar
que un acto se relaciona con una potencia de la misma manera que el que construye se
relaciona con el que puede construir, o el que está despierto con el que está dormido, o
el que ve con el que tiene la facultad de la visión pero está con los ojos cerrados.44

Del mismo modo, en Metafísica. (XII) 4, 1070a 31 – 1070b 20 se dice que las cau-
sas y principios de cosas diferentes son en un sentido diferentes, pero en otro sentido,

EL ORDEN DEL MUNDO Y SU EXPLICACIÓN ANALÓGICA EN ARISTÓTELES 345

44. GRANGER, G-G.: La théorie aristotélicienne de la science, pp. 258 y 326-327. ROSS, W. D. (Ed.):
Aristotle Metaphysics. Vol. II, pp. 250-251. 



hablando universal y analógicamente (àn kathólou lége tis kaì kath´analogían), son lo
mismo para todas las cosas. Es decir, que hay una identidad de función o identidad de
analogía entre cómo una forma, o una privación, o una materia, determinan a la cosa
de la cual son principios y cómo otra forma, u otra privación u otra materia, determi-
nan a otra cosa diferente de la que también son principios. Así, blanco es la forma de
un color como la luz es la forma del día, o el negro es la privación de un color como la
oscuridad es la privación del día, o la superficie es la materia de un color como el aire
es la materia de un día.

Algo parecido sucede en los diferentes ámbitos de investigación. En Física. IV 8,
215a 24 – 216a 11 se sostiene que siempre hay una relación de analogía entre un mo-
vimiento y otro movimiento en cuanto cada uno de ellos ocupan un tiempo dado. En
Acerca de las partes de los animales. I 4, 644a 16-22 se afirma que la función que de-
sempeñan las plumas en las aves es análoga a la que desempeñan las escamas en los
peces. En Ética nicomáquea. V 3, 1131a 29 – 1131b 24 se indica que la justicia es una
relación analógica proporcional que requiere cuatro términos.      

Pero sin duda el lugar de la Metafísica en el cual se utiliza más la relación analógi-
ca, e incluso la metáfora por analogía, es el libro (XII), especialmente en los últimos
capítulos. Estos capítulos se ocupan de la naturaleza del Primer Motor Inmóvil o
Dios, término que no es transgenérico o trascendental, como el ser o el acto, pero que
también está más allá de cualquier diferencia específica o definición verdadera.
Mientras que una definición nominal es la simple formulación de lo que significa un
nombre, la definición verdadera es una fórmula que manifiesta el porqué de la cosa, y
por ello es demostrativa, así la definición de "trueno" es "ruido en las nubes".45 Pero en
las cosas que no tienen otra causa que ellas mismas y son así inmediatas y principios
(ámesa kaì archaí), la definición no puede ser más que la posición incondicionada o la
simple afirmación de la esencia (tò tí éstin), sin que sea posible otro tipo de definición
o de demostración:

De algunas cosas hay una causa (aitía) distinta de ellas, de otras no. De modo que está
claro que también de las esencias (tòn tí ésti) unas son inmediatas y principios (ámesa
kaì archaí), cuyo ser y cuya esencia (eînai kaì tí èstin) hay que dar por supuesto o poner
de manifiesto de otro modo (que es precisamente lo que hace el aritmético). (Analíticos
segundos. II 9, 93b 21-25).

Y la definición (horismòs) de las cosas inmediatas (ámeson) es la posición indemostra-
ble (anapódeiktos) de la esencia (tí éstin). (Analíticos segundos. II 10, 94a 9-10).

De un individuo sensible, que se conoce por percepción sensible (aístheis), y de un
individuo inteligible, que se conoce por intelección (noûs), no puede haber defini-
ción.46 Sólo una sustancia sensible puede ser definida, puede demostrarse que es una
quididad (tò tí hên eînai) que posee una esencia (tò tí éstin), y puede ser definida no en
cuanto que sensible o material, sino en cuanto que sin ser despojada de su individua-
lidad de sustancia puede ser despojada de su singularidad, puede alcanzarse su forma
específica. El carácter fundamental del objeto de la ciencia, de lo definible y demos-
trable en cuanto que causado, es ser especie de un género, poder ser predicado por las
categorías:

Pues la quididad (tò tí hên eînai) es lo mismo que la esencia (tò tí éstin); y, cuando una
cosa se dice de otra, no es algo determinado; por ejemplo, el hombre blanco no se iden-
tifica con algo individual, si la individualidad corresponde sólo a las sustancias (aousí-

VICENTE LOZANO346

45. Analíticos segundos. II 10, 93b 29 – 94a 9.
46. Metafísica. Z (VII) 10, 1036a 1-12. 



ais); de suerte que sólo habrá quididad de aquellas cosas cuyo enunciado (lógos) es una
definición (horismós). Y no es definición si un nombre significa lo mismo que un enun-
ciado (pues entonces todos los enunciados serían definiciones, pues habrá un nombre
para cualquier enunciado, de suerte que también <<Ilíada>> será una definición), sino
únicamente si es de algo primero; y son tales las cosas que se dicen no porque una se di-
ga de otra. No habrá, pues, quididad de ninguna de las cosas que no son especies de un
género (génous eidon), sino tan sólo de éstas (...) En efecto, la esencia significa, en un
sentido, la sustancia y el individuo, y, en otro, cualquiera de las categorías: cantidad,
cualidad y las demás semejantes. (Metafísica. Z (VII) 4, 1030a 2-20). 

La sustancia primera, eterna, inmóvil, inmaterial, puro acto y simplicidad, escapa
a cualquier relación, y en especial a la contrariedad.47 No comporta ninguna potencia,
ni cantidad, ni cualidad, no se le puede aplicar ninguna atribución más que la de su
propia esencia, y por tanto no puede ser definida genéricamente. La definición es re-
constitución de la unidad de lo definido por la síntesis de las diferencias, mientras
que la sustancia primera, ni puede ser dividida, pues no se le pueden diferenciar uni-
dades, ni puede ser comparada.48 Por eso al hablar del Primer Motor Inmóvil o Dios y
de su relación con el mundo o unidad de todas las sustancias sensibles se utiliza la
analogía como recurso que facilite la exposición o compresión de lo captado por la in-
telección o máxima capacidad de la parte racional del alma. 

Es de una relación analógica de la que se sirve Aristóteles para explicar cómo el
Primer Motor Inmóvil es causa eficiente del movimiento de la primera esfera celeste,
que a su vez inicia toda la cadena de movimientos eficientes del mundo, pues se dice
que el Primer Motor Inmóvil es objeto de amor y de deseo por parte de la inteligencia
de la primera esfera, que inicia entonces su movimiento, del mismo modo que un ob-
jeto bueno es deseado por la voluntad de un animal, que comienza entonces a mover-
se o a actuar.49

Es por medio de una metáfora por analogía que Aristóteles explica cómo la totali-
dad de los entes o mundo es una totalidad ordenada igual que lo es un ente indivi-
dual. La totalidad de los entes posee con el orden la misma relación que un ente posee
con la naturaleza. Del mismo modo que la naturaleza es a la vez un principio inma-
nente y trascendente del ente, pues está presente en el ente como principio inmanen-
te que dirige sus movimientos hacia su realización, que es el mantenimiento de la na-
turaleza misma en el sentido trascendente, dándole al ente su ser, una dirección y un
sentido, el orden es a la vez un principio inmanente y trascendente de la totalidad de
los entes o mundo, pues está presente en la totalidad de los entes como principio in-
manente que dirige sus movimientos hacia su realización, que es el mantenimiento
del orden mismo en el sentido trascendente, dándole a la totalidad de lo entes o mun-
do su ser, una dirección y una finalidad. Por eso Aristóteles puede intercambiar los
términos y hablar de la naturaleza del todo (ólon ph_sis), de la naturaleza de todos los
entes que constituyen el mundo.50

Que la totalidad de los entes que constituyen el mundo es una totalidad ordenada
se explica igualmente con una segunda metáfora por analogía, segunda metáfora que,
además, permite también explicar la relación teleológica del mundo con el Primer
Motor Inmóvil o Dios. La relación que mantienen entre sí la totalidad de los entes del

EL ORDEN DEL MUNDO Y SU EXPLICACIÓN ANALÓGICA EN ARISTÓTELES 347

47. Metafísica. (XII) 10, 1075b 20-24. 
48. GRANGER, G-G.: La théorie aristotélicienne de la science, pp. 235-249. AUBENQUE, P.: Le problème

de l´être chez Aristote, pp. 372-376. BRENTANO, F.: Aristóteles, pp. 70-72.
49. Metafísica. (XII) 7, 1072a 26 – 1072b 1. 
50. Metafísica. (XII) 10, 1075a 11.



mundo es equivalente a la relación que mantienen entre sí los elementos de una sus-
tancia. Formar parte del mundo y de una sustancia es formar parte de una unidad or-
ganizada y activa orientada hacia un fin, hacia su realización, lo que le da el ser, una
manera de ser. Es precisamente por eso que, como vimos, al final del libro (XII) pue-
de Aristóteles llamar al mundo "la sustancia de la totalidad" (tèn ton pantòs ousían).51

Ahora bien, toda sustancia está determinada por una forma, que es el elemento su-
prasensible que al informar a la materia indeterminada le da una orientación, le hace
ser lo que es, y es evidente que en este sentido la forma de la sustancia de la totalidad
o mundo es el Primer Motor Inmóvil o Dios en cuanto que es su primer principio ori-
ginario y fundamentador, el principio del orden y del bien.

DR. VICENTE LOZANO
Universidad de Barcelona

VICENTE LOZANO348

51. Metafísica. (XII) 10, 1076a 1. 


