El orden del mundo y
su explicacion analdgica en Aristoteles

1. La necesidad de explicar el orden

El pensamiento de Aristételes parte de la experiencia cotidiana que nos muestra el
orden (tdxis), la existencia de las cosas o individuos sensibles y de su permanencia méas
alla de los incesantes cambios, sin que tenga sentido dudar de lo que experimentamos.
Es ridiculo intentar demostrar lo que estamos viendo y se equivocan los que descuidan
los hechos de la experiencia (empeiria o epagogé).' La experiencia muestra aspectos de
la realidad con claridad y evidencia, y por eso toda explicacién debe coincidir en la
medida de lo posible con los hechos observados.? La existencia de la naturaleza y de su
movimiento ordenado es asi un hecho indudable, en primer lugar porque tenemos ex-
periencias claras y evidentes,’ y en segundo lugar porque incluso dudar de que exista el
movimiento significa ya admitirlo en tanto que el pensar es ya un movimiento.*

El problema es que esos individuos sensibles que se mueven o cambian ordenada-
mente son condicionados, materiales, contingentes y corruptibles. No pueden ser por
si mismos ni explicarse o comprenderse desde si mismos. Reducidos a si mismos se
hundirfan en la nada y en la ininteligibilidad. Pero de hecho los individuos sensibles
son o existen, y ademdas de manera ordenada. Hay multiples individuos diversos que
nacen y se transforman incesantemente antes de perecer. Y esto es lo que hay que ex-
plicar, no la eternidad, pues lo eterno, universal, necesario, inmaterial e incorruptible
es lo que es, se explica por si mismo, sino el hecho de que lo contingente o corruptible
sea, de que exista y forme parte del mismo mundo ordenado que lo eterno y necesario:

Pero una dificultad no menor que ninguna ha sido dejada a un lado por los fil6sofos
contemporaneos y por los anteriores: si los principios de las cosas corruptibles y los de
las incorruptibles son los mismos o diferentes. Pues, si son los mismos, ¢c6mo unas son
corruptibles y otras incorruptibles, y por qué causa? (Metafisica. (IIT) 4, 1000a 5-8).

El orden del mundo sensible es lo que hay que explicar, y Platén le habia ensefiado
a Aristételes que este orden sélo puede existir y sélo es cognoscible si existe un princi-
pio de unidad que vincule todos los acontecimientos, que genere y mantenga el orden
mas alla de los incesantes cambios, que sea su causa. Principio que no puede ser él
mismo sensible, pues entrariamos en una cadena de causas sin fin que no explicaria el
orden. Sélo la existencia de lo suprasensible puede explicar la existencia de lo sensible:

Ademas, si no hay otras cosas fuera de las sensibles, no habra principio, ni orden, ni ge-
neracion, ni las cosas celestes, sino que habra siempre un principio del principio. (Me-

. Acerca de la generacion y la corrupcion. 1 2, 316a 5-10. Fisica. 11 1, 193a 3-9.
. Acerca de la generacion y la corrupcion. 1.8, 325a 13-26. Acerca del cielo. 11 13, 293a 23-27.
. Fisica. 12, 185a 13-14; VII 2, 244b 3-5.
. Fisica. VIII 3, 254a 23-30.

B W N —

ESPIRITU LIV (2005) 331-348



332 VICENTE LozANO

tafisica. (XII) 10, 1075b 24-26).

La realidad inmediata que capta por las percepciones de sus sentidos, el mundo
sensible que le envuelve y en el que se halla, se presenta asi para el ser humano como
una mezcla de inteligibilidad y de opacidad que provoca su asombro y sirve de punto
de partida de su reflexién.’ El ser humano capta las cosas sensibles y contingentes,
pero comprende inmediatamente que estas cosas se mueven y cambian de una mane-
ra regular y ordenada que no puede deberse a ellas mismas, sino que exige la existen-
cia de una causa o principio suprasensible que como tal no puede ser captado por las
percepciones de sus sentidos, que requiere la utilizacién de su facultad intelectual o
racional. Facultad racional que él posee en exclusiva entre todos los seres naturales, y
que es al mismo tiempo la que le permite asombrarse por cémo son las cosas y desear
encontrar su principio o causa simplemente por la satisfacciéon de hacerlo, sin obte-
ner ningdn beneficio o utilidad practica, porque seria indigno del hombre no utilizar
aquello que la naturaleza le ha proporcionado.®

En esta busqueda de la primera causa o principio suprasensible del orden del mun-
do sensible, Aristételes rechaza sin embargo la solucién propuesta por Platén consis-
tente en separar radicalmente la realidad en dos dmbitos o mundos, el &mbito de las
formas o ideas suprasensibles y eternas, y el &mbito de los objetos sensibles y perece-
deros, y en considerar después que esas formas o ideas suprasensibles y separadas, que
son propiamente, son las verdaderas causas ultimas de la generacién y de la corrup-
cién de las cosas sensibles, que no son propiamente, que son meras imitaciones o co-
pias de las primeras. Rechaza esta solucién en primer lugar porque esa trascendencia
del ser o separacion radical entre lo sensible y lo suprasensible le parece una devalua-
cién del mundo sensible, el tnico del que tenemos evidencia y el escenario de todas
nuestras vivencias y conocimientos. Pero la rechaza también porque no logra explicar
el cambio o movimiento que se produce en dicho mundo. No consigue explicar cémo
las ideas o formas pueden ser causas de los objetos sensibles y de sus cambios 0 movi-
mientos si ellas estan separadas y son inmoviles, ni consigue explicar por qué las ideas
eternas no generan constantemente cosas sensibles, en vez de hacerlo unas veces y
otras no, ni, finalmente, tampoco consigue explicar la necesidad que se da en los pro-
cesos naturales.”’

La causa del ser de las cosas sensibles no puede estar separada de su efecto, aunque
sea suprasensible tiene que implicarse de alguna manera con lo sensible. Por tanto, no
solo se tienen que evitar el puro ser indiferenciado de Parménides, que no distingue
entre el sery las cosas que son,® y el ser como pura dispersion de los sofistas, que lo re-
duce todo a una multiplicidad accidental e inestable de seres, sino que también se tie-
ne que evitar la pura trascendencia platénica. Aristteles mantiene las formas o ideas
suprasensibles como explicaciones inmanentes de los objetos sensibles, pero ya no es-
tan radicalmente separadas de ellos. La forma suprasensible que sustenta lo sensible
tiene que estar de alguna manera presente en lo sensible, implicada en la materia, pues
s6lo asi puede ser su principio o causa, convertirla en sustancia. Aunque esta forma es-
pecifica suprasensible no podria darse separadamente de las individualidades sensi-
bles o entes que informa y convierte en sustancias, no podria estar en algan sitio fuera

5. VERBEKE, G.: "Démarches de la réflexion métaphysique chez Aristote". En Mansién, S. (Ed.): Aris-
tote et les problemes de méthode, pp. 107-109 y 121-123.

6. Metafisica. A (I) 2, 982b 2 — 983a 21.

7. Metafisica. A (I) 7, 988a 34 - 988b 16; 9, 991a 8 - 991b 9; (XII) 6, 1071b 12-20; M (XIII) 5, 1079b 12 -
1080a 11. Tépicos. VI 10, 148a 14-22.

8. Fisica.12,185a21-32;13, 186a 22 - 186b 18. Metafisica. A (I) 5, 986b 27 - 987a 2.



EL ORDEN DEL MUNDO Y SU EXPLICACION ANALOGICA EN ARISTOTELES 333

de las cosas. Es la presencia de la forma especifica de casa o casa en si en el conjunto
de materiales lo que los convierte en casa, pero esta forma especifica de casa o casa en
si no podria darse fuera de las casas concretas sensibles.’

2. La estructura referencial

Es precisamente para evitar tanto la pura univocidad del ser de Parménides como
la pura equivocidad de los sofistas sin caer en la afirmacién platénica de su trascen-
dencia que Aristoteles defiende que el ser se dice de muchas maneras, que el ente, lo
que es, se dice en varios sentidos. En efecto:

Pero el ente se dice en varios sentidos (6 dé on légetai meén pollachds), aunque en orden
a una sola cosa (alla pros hén) y a cierta naturaleza tnica (kai mian tina ph_sin), y no
equivocamente (kai ouch homonimos), sino como se dice también todo lo sano en or-
den a la sanidad: esto, porque la conserva; aquello, porque la produce; lo otro, porque
es signo de sanidad, y lo de mas alla, porque es capaz de recibirla; y lo medicinal se dice
en orden a la medicina (pues esto se dice medicinal porque tiene el arte de la medicina;
lo otro, por estar bien dispuesto por naturaleza para ella, y lo de mas all4, por ser obra
de la medicina); y de manera semejante a éstas hallaremos que se dicen también otras
cosas. Asi también el ente (t0 on) se dice de varios modos; pero todo ente se dice en or-
den a un solo principio (arché). Unos, en efecto, se dicen entes (énta) porque son sus-
tancias (ousiai); otros porque son padeceres de la sustancia; otros porque son camino
hacia la sustancia, o corrupciones o privaciones o cualidades de la sustancia, o porque
producen o generan la sustancia o las cosas dichas en orden a la sustancia, o porque
son negaciones de alguna de estas cosas o de la sustancia. (Metafisica. (IV) 2, 1003a 33 -
1003b 10).

Hay muchas maneras de decir ser (efnai) o que algo es (t0 én). El ser no es un con-
cepto univoco, no posee un tnico significado, pero tampoco es un concepto homéni-
mo o equivoco, no se disuelve en una dispersion de significados inconexos. Es un con-
cepto intermedio entre lo univoco y lo equivoco. El ser expresa una multiplicidad de
significados siempre referidos a una sola cosa, que guardan una relacién exacta con
un principio o una realidad idéntica. Como ilustra Aristételes con su ejemplo, los tér-
minos "sano" y "médico" se pueden emplear en muchos sentidos, pero todos relativos
a un sentido original, a la salud o a la medicina. Asi, "sano" se dice ante todo de cierta
condicién de los cuerpos vivos, de la salud, y todos los usos derivados que se hagan
del término se referiran en ultima instancia a esta condicién, la significaran. Un cli-
ma se dice "sano" si conviene a la salud o el color de un rostro se llama "sano" porque
manifiesta la salud. Todo lo sano se refiere en ultima instancia a la salud en cuanto
que es el ejercicio que la conserva, y todo lo medicinal, desde el médico al instrumen-
to, o desde la operacion al paciente, se refiere al arte de la medicina. Del mismo modo,
todos los significados del ser se dicen respecto a una sola cosa y a una sola naturale-
za, estan unidos en cuanto que se refieren de diferente manera hacia uno (pros hén), a
un unico foco o unidad.”” Afiadiendo Aristoteles en el texto que esta unidad o foco de
los significados es la sustancia (ousia). Todas las maneras de decir un ente, de referir-
se a algo que es, se dicen en relacion a la sustancia, afirmandola, negandola, atribu-
yéndole alguna cualidad o alguna accién.

9. Metafisica. (IIT) 4, 999b 17-20; (XII) 6, 1071b 22-31. Fisica. 119, 199b 34 - 200b 8. Acerca de las partes
de los animales. 11, 639b 11 — 640a 9.

10. Aristételes no asigna ningtin nombre especifico a esta estructura. El nombre con el que actualmen-
te es designada, "significacion focal" (Focal Meaning"), se debe a OWEN, G. E. L.: "Logic and Metaphysics
in some earlier works of Aristotle". En Barnes, J. / Schofield, M. / Sorabji, R. (Eds.): Articles on Aristotle.
Vol. TII. "Metaphysics". pp. 20-26.



334 VICENTE LozANO

La estructura referencial o pros hén esta asi presente en todos los niveles de la re-
alidad ordenada. Cualquier totalidad ordenada exige la referencia y dependencia a un
foco o principio que no es simplemente el primero de la serie causal, sino que es la
fuente y origen del resto de los elementos de la serie, lo que mantiene su ser y unidad:

1. Las categorias son las formas de atribucién o predicacién, los modos segtin los
cuales decimos que algo es, pero son o existen en cuanto que se refieren a la primera
de ellas, a la sustancia que les sirve de sujeto, en cuanto que dicen el lugar, el tiempo,
las cualidades, la cantidad, la accién-pasion, etc., de la sustancia.'

2. La forma especifica (eidos) y la materia (%1_le) son los principios constitutivos o
partes de la sustancia (ousia) o compuesto concreto (s_nolon)."” Sin embargo, enten-
dida como principio y como causa, como el porqué de la sustancia, la forma especifi-
ca es distinta y anterior a la materia, que es indeterminada, y al compuesto de ambas.
La forma especifica es la primera instancia de las sustancias en el mundo sensible, la
causa de su ser. Del mismo modo que la sustancia es el foco de referencia o soporte de
todas la atribuciones o categorias, que son o tienen ser en cuanto que se refieren a
ella, la forma especifica es el centro de referencia de la materia y del compuesto, que
s6lo son sustancia a través de ella."” Cuando decimos que algo existe o tiene ser, que es
una sustancia, estamos diciendo que es una materia que posee una forma especifica,
forma que es la que le proporciona a la sustancia su razén de ser o sentido, que orga-
niza y estructura todas sus partes en una unidad activa y la orienta hacia un fin, la
convierte en algo determinado. Cuando la forma convierte a una cosa en una sustan-
cia la hace salir del no-ser al ser, de la potencialidad al acto, la pone en movimiento y
la convierte en algo que puede ser conocido, que posee una esencia o definicion.

3. Finalmente, la estructura referencial pros hén no sélo relaciona a todas las cate-
gorfas con la sustancia en cuanto que sujeto o principio de todas las atribuciones, y a
todos los componentes de la sustancia con la forma en cuanto que causa del ser de la
sustancia, sino que también relaciona a todas las sustancias sensibles con la primera
sustancia o sustancia suprasensible, que las domina ontolégicamente en cuanto que
reciben de ella su ser o existencia. El ser es plural, se dice de muchas maneras expre-
sadas por los géneros tltimos o categorias, y la realidad es plural, estd compuesta de
muchas sustancias sensibles que pueden ser o existir en cuanto que se refieren a la
primera sustancia suprasensible. Sustancia suprasensible que sirve de punto de refe-
rencia o foco de todos los cambios 0 movimientos de las sustancias sensibles y evita
asi una cadena de causas sin fin que no explicaria el orden.

3. El orden del mundo

Para Aristételes hay un orden propio del mundo constituido por el movimiento or-
denado de los astros en el cielo y por el movimiento ordenado de la naturaleza en tan-
to que suma de la accién regular de los entes naturales individuales. Todos los com-
ponentes particulares se mueven o cambian con un tnico fin, dirigidos por su forma
buscan lo mejor para ellos, tienden a su orden particular, pero contribuyen entonces a
la permanencia del orden del conjunto del que forman parte. El mundo (késmos) es
un reino de formas rigurosamente graduadas que poseen un propésito o finalidad, el
mantenimiento del orden del conjunto. Todo en él es gradacién, toda cosa inferior es

11. Categorias. 5, 2b 5-6. Metafisica. (V) 8, 1017b 14-16. Metafisica. Z (VII) 1, 1028a 13-28; 3, 1029a 7-21;
41030a 18-27.

12. Metafisica. Z (VII) 10, 1035a 1-25.

13. Metafisica. Z (VII) 3, 1029a 1-7; 17, 1041b 4-9.



EL ORDEN DEL MUNDO Y SU EXPLICACION ANALOGICA EN ARISTOTELES 335

relativa a algo superior y dominante, que a su vez es inferior o potencia respecto de
otra cosa, de otro acto." Dirigidos por su forma, todos los individuos de una especie
tienden o se mueven hacia la especie como estructura comtin cuya permanencia es la
razén udltima de sus movimientos o pasos de la potencia al acto. A su vez, la especie o
estructura comun eterna forma parte de una estructura superior. Todas las formas es-
pecificas naturales constituyen la naturaleza, la forma de todas las formas naturales,
la causa formal, eficiente y final de todos sus movimientos o cambios, mientras que
todos los astros constituyen el cielo. Y la unién de la naturaleza y del cielo constituye
el mundo o totalidad ordenada.

En el caso de los astros que constituyen el cielo, la misma forma especial o alma
de cada uno de ellos dirige a la misma materia, pues los astros son eternos e inco-
rruptibles, divinos, al estar compuestos de éter o materia incorruptible, y tinicamente
poseen un movimiento o cambio locativo o de traslacién.” Por su parte los entes na-
turales que constituyen la naturaleza, compuestos de tierra, agua, aire y fuego, son
contingentes y perecederos. Hay una forma, que en el caso de los seres vivos es mas
compleja y se llama alma, que dirige la materia de un compuesto que admite todas las
posibilidades de cambio, incluidas la generacién y la corrupcion. Pero estas sustan-
cias naturales se relacionan con el conjunto en tanto que realizaciones, a menudo efi-
meras, de una de las formas especificas permanentes. La unién de todas las piedras
constituye la especie de las piedras, como la unién de todos los seres humanos consti-
tuye la especie de los seres humanos. Mientras que la unién de todas las especies
constituye la naturaleza.

La naturaleza es asi un impulso innato al movimiento, la existencia del cual es evi-
dente por la experiencia y no requiere demostracién. Ademds, la misma experiencia
muestra que todos los cambios de los seres o sustancias naturales, todos los pasos de
potencia al acto, tienen una intencién o finalidad. Si en la produccién artistica o no
natural hay una intencién, mucho maés la habra en la produccién natural. Todo cam-
bia de algo hacia algo. Ser natural, poseer por si mismo el principio del movimiento y
del cambio, no significa sélo ser constituido por naturaleza, sino también ser confor-
me a la naturaleza. La naturaleza no es s6lo un desde algo que se cambia, sino tam-
bién un algo hacia lo que se cambia, desde algo y hacia algo que son lo mismo, el mis-
mo orden de la totalidad. Todos los elementos del mundo sensible que existen por si
mismos, desde una piedra a un arbol, o desde un gato a un ser humano, son sustan-
cias naturales que son guiadas por su propia naturaleza o principio inmanente para
mantener el orden o naturaleza en el sentido trascendente. La naturaleza es la forma
inmanente que dirige una sustancia particular dentro de una cadena de pasos de la
potencia al acto cuya meta o forma final es la naturaleza como todo ordenado, como
totalidad ordenada tendente a su propia conservacién por las diferentes actividades
de sus partes.'® Tomada en su conjunto, como totalidad compuesta de partes o ele-
mentos, la naturaleza esta ordenada, y esto es el bien, la finalidad dltima de todos los
actos o conductas naturales, pues si la naturaleza no fuese ordenada no podria ser."”

El orden es la finalidad ultima de todos los entes del mundo, de todas las sustancias
sensibles, sean naturales y contingentes o celestes y eternas. Es su forma definitiva, la

14. JAEGER, W.: Aristdteles, pp. 184-185 y 258-259.

15. Metafisica. (IX) 8, 1050b 6-28. Acerca del cielo. 1 2-4.

16. ROSS, W. D. (Ed.): Aristotle Physics, pp. 24-25, 348-350 y 499-506. MANSION, A.: Introduction a la
Physique Aristotélicienne, pp. 97-118. WIELAND, W.: Die aristotelische Physik, pp. 231-254. PREVOSTI, A.:
La Fisica dAristotil. Una ciéncia filosofica de la natura, pp. 201-206, 215-233 y 279-282.

17. Metafisica. (V) 4, 1015a 3-19. Fisica. 11 1, 193a 12 - 193b 18.



336 VICENTE LozANO

causa formal, eficiente y final de su existencia. Existen porque hay orden y para ayu-
dar a la perpetuacion indefinida del orden. El mundo es una cadena de causas y efec-
tos en la que las sustancias sensibles son afectadas o reciben el impulso para sus pro-
pios movimientos o cambios de las anteriores y a su vez actiian o impulsan al movi-
miento de las siguientes. Todo es necesariamente movido por algo, pero como en un
nexo causal no puede existir la regresion al infinito, pues en una serie infinita no hay
nada que sea primero o fin tltimo y por definicién todo movimiento o cambio es pro-
vocado por una causa y se dirige desde algo hacia algo, tiene que haber un Primer
Motor Inmévil (préton kinoéin akineton) que mueva sin ser movido, que inicie la cade-
na de movimientos y que a la vez sea el fin dltimo de la cadena de movimientos. La
necesidad y permanencia del movimiento en el mundo exige un Primer Motor Inmévil
o principio del movimiento que sea eternamente en acto, y por tanto acto puro e inma-
terial o no sensible, pues lo material o sensible estd sometido a cambio. Las sustancias
sensibles requieren un elemento primero o principio que les sirva de referencia, el
Primer Motor Inmévil o sustancia primera, en relacion a la cual y gracias a la cual
ellas son sustancias, tienen ser.” Hasta el punto de que si esta sustancia primera y eter-
na no existiese, ellas tampoco existirian.

El Primer Motor Inmoévil es eterno e incorruptible, y por tanto divino. Hay toda
una tradicién segun la cual no tiene sentido plantearse si el concepto de la divinidad
que Aristételes expone en el libro (XII) de la Metafisica es monoteista o politeista,
pues para él, como para los griegos en general, careceria de importancia pensar lo di-
vino como una unidad o una pluralidad, siendo lo verdaderamente importante la
cuestion de su naturaleza y de su relacién con el mundo. Incluso hay quien afiade que
para un griego "dios" es primariamente una nocién predicativa. No es un ser misterio-
so que pueda ser el sujeto de un juicio cualitativo, sino que es el propio predicado.
Asi, un griego no diria que dios es amor o que dios es bueno, sino que diria que el
amor es dios o que el bien es dios, que son algo sobrehumano y eterno, no sujeto a la
muerte. Por eso, los términos "to theién" (lo divino), "ho theés" (el dios) o "theds"
(Dios) son equivalentes en su aspecto seméntico, simplemente designan todo lo que
esta elevado sobre la esfera humana.”

De acuerdo con esta tradicion, hay que reconocer que para Aristételes, como para
Platén y los griegos en general, divino (theion) es todo lo que es eterno e incorrupti-
ble. Divinos son los astros, la esfera, las almas de la esfera y de los astros, e incluso di-
vina es la parte o facultad intelectiva del alma del ser humano, que es inmortal y so-
brevive a la muerte del cuerpo. Pero resulta que sélo el Primer Motor Inmovil es 1la-
mado por Aristételes "Dios" (theés), y es llamado asi después de indicar que es el prin-
cipio del que dependen el cielo y la naturaleza, y también el intelecto puro y en acto
que se intelige a si mismo.?? Unicamente el Primer Motor posee el maximo grado de
divinidad, es Dios. Los astros y demas elementos eternos del mundo sublunar son
simplemente divinos, dioses. Del mismo modo, también es divina la inmortal facultad
intelectiva del alma humana, e incluso divinos son los seres humanos cuando utilizan
esta facultad. El ser humano alcanza el maximo de bienestar cuando esta inteligien-
do, pues esta utilizando su facultad o potencia natural més elevada, realizandose, y,

18. Fisica. VII 1, 242a 58-62; 242b 57-63; VII 2, 244a 15 - 244b 2; VIII 5, 256a 13-21. Metafisica. (II) 2,
9941 a 1 -994b 31; (XII) 6, 1071b 3-22.

19. OWENS, J.: The Doctrine of Being in the Aristotelian Metaphysics, pp. XXI-XXVI, 265-271, 282, 395,
453-457 y 465-466.

20. Metafisica. (XII) 5, 1071b 5-6.

21. DURING, L.: Aristdteles, pp. 338-339 y 346. GRUBE, G. M. A.: El pensamiento de Platén, pp. 232-234.

22. Metafisica. (XII) 7, 1072b 24-30.



EL ORDEN DEL MUNDO Y SU EXPLICACION ANALOGICA EN ARISTOTELES 337

en cierto modo, alcanzando la divinidad. Pero ese maximo de realizacién y de bienes-
tar que el ser humano es momentédneamente, e incluso mas, lo es Dios eternamente.
El es por su esencia el primero de los entes, la primera de las sustancias, la forma sin
materia, la forma de las formas.?

Que Dios sea el Primer Motor Inmévil no significa que sea causa de si mismo,
pues entonces seria al mismo tiempo y bajo el mismo aspecto motor y movido, acto y
potencia, lo que no es posible. Ser el Primer Motor Inmévil significa simplemente no
ser causado o movido por otro, ser acto puro. Por otra parte, puede extrafiar que Aris-
toteles diga que Dios es un viviente nobilisimo, que tiene vida. Pero ya se ha visto que
tener vida es ser una sustancia informada por el tipo de forma mas complejo, por un
alma. El alma o forma es causa y principio del ser de los seres vivos, para los cuales el
ser es el vivir, el moverse, el ser actualizados por su forma, que es su acto.** Y por tan-
to si Dios es la forma de las formas, la forma mas elevada o acto puro, si es el primer
ente que es o sustancia, tiene vida. Es un ser vivo no sensible o material, pero vivo. De
hecho, el mismo Aristételes indica que no es necesario que la sensacion, siempre liga-
da a lo material o sensible, se dé en todos los vivientes.?

Lo verdaderamente importante es que todas las sustancias sensibles aspiran a la
vida eterna, ordenada y perfecta del Primer Motor Inmévil o Dios,* y que por eso to-
dos sus actos tienden a él o lo imitan, participan (methéxis) de él, obteniendo de este
modo derivado para si mismos el grado de perfeccién que les corresponde dentro de
la escala de la realidad. Es cierto que ya Platén indicaba que las cosas sensibles parti-
cipaban de las ideas, pero Arist6teles denuncia que como para él las ideas eran sepa-
radas, esta participacién era pasiva y ni siquiera era explicada, no siendo mas que
una expresion o frase que no decia nada.” La participacién que defiende Aristételes
es una participacion activa, dirigida por la formas de las sustancias o entes sensibles
que desean o tienden en la medida de sus posibilidades hacia la actividad permanente
y perfecta de Dios:

Y es que para todos los vivientes que son perfectos es decir, los que ni son incompletos
ni tienen generacion espontanea la mas natural de las obras consiste en hacer otro vi-
viente semejante a si mismos si se trata de un animal, otro animal, y si se trata de una
planta, otra planta con el fin de participar (methéxis) de lo eterno y lo divino en la medi-
da en que les es posible: todos los seres, desde luego, aspiran a ello y con tal fin realizan
cuantas acciones realizan naturalmente la palabra "fin" (télos), por lo demas, tiene dos
sentidos: objetivo (10 hoil) y subjetivo (t6 hoi). Ahora bien, puesto que les resulta impo-
sible participar de lo eterno y divino a través de una existencia ininterrumpida, ya que
ningun ser sometido a corrupcién puede permanecer siendo el mismo en su individuali-
dad, cada uno participa en la medida en que les es posible, unos mas y otros menos; y lo
que pervive no es él mismo, sino otro individuo semejante a él, uno no en nimero, sino
en forma especifica. (Acerca del alma. 11 4, 415a 26 - 415b 7).

Todas las acciones o movimientos de un individuo, todos sus cambios, dependen de
su sustancia, dependen de la forma especifica que se realiza en su materia. No son los
cambios los que determinan la manera de ser del individuo, sino que es la manera de
ser la que determina los cambios. Todo viviente aspira a su propia perfeccién (autés
télos), y en este sentido el cuerpo de un ser vivo es instrumento de su alma o forma es-
pecial, cuya perfeccién es el fin de su actividad. Como indica el texto, la palabra "fin"

23. REALE, G. (Ed.): Aristotele, Metafisica. "Introduzione", p. XXVIII.
24. Acerca del alma. 11 4, 415b 8-15.

25. Acerca del alma. 111 12, 434a 27-30.

26. Metafisica. (IX) 8, 1050b 28-30.

27. Metafisica. A (I) 9, 992a 24-29.



338 VICENTE LozANO

(télos) tiene un sentido subjetivo (t6 héi) y un sentido objetivo (t0 hoti), pues al actuar
buscando su propia perfeccion, la finalidad subjetiva, el ser vivo individual actda tam-
bién de acuerdo con la unidad superior de la que forma parte, la naturaleza, y contri-
buye a su perfeccion, al mantenimiento del orden o finalidad objetiva.

Las actividades naturales poseen como ultimo fin participar de lo eterno y lo divi-
no, imitar su ordenada y eterna perfeccion, lo que se consigue gracias al ciclo biol6gi-
co de las generaciones. Los individuos mueren, pero con su actividad contribuyen al
mantenimiento de las formas especificas eternas y al mantenimiento del conjunto, a la
permanencia del orden natural. La perfeccién del mundo se realiza asi incluso en la
naturaleza sensible.” Por eso todas las cosas tienen algo de divino por naturaleza.”

Queda claro por tanto que la naturaleza y el cielo poseen un movimiento ordenado
que se explica porque las formas de los entes naturales sensibles y las formas de los
astros sensibles eternos los orientan y dirigen con la finalidad de mantener perma-
nentemente ese orden. Pero que si queremos dar una explicacién completa de todo
este proceso sin que haya una regresion al infinito, es necesario establecer la existen-
cia de un principio tnico del orden del mundo. Es necesario establecer la existencia
real de la forma de todas las deméds formas. La causa formal, eficiente y final de todo
el proceso, formal en cuanto lo informa, final en cuanto es el fin hacia el cual todas
las formas tienden para alcanzar su plena realizacion y eficiente en cuanto que como
causa formal y final, como aquello que se busca, esta ya presente en todas las demaés
formas y es de hecho la causa de todos los movimientos de la naturaleza (ph_sis) y del
cielo (ourands), de todos los movimientos del mundo (kdsmos):

Asi, pues, de tal principio dependen (értetai) el cielo (ourands) y la naturaleza (ph_sis).
(Metafisica. (XII) 7, 1072b 13-14).

4. Dios como causa formal, eficiente vy final

El orden es un bien, el bien, y Dios o el Primer Motor Inmévil es el Sumo Bien,
pues es el primer principio del orden. Hablar de Sumo Bien no es mas que otra mane-
ra de explicar esa estructura referencial o pros hén por la cual todas las sustancias
sensibles son o existen gracias a su relacién subordinada a la sustancia suprasensible
o primera, al Primer Motor Inmévil o primer ente del que reciben su propio ser. Del
mismo modo que todas las sustancias se derivan de la primera sustancia o todos sus
actos se dirigen en ultima instancia hacia ella, todos los bienes derivan de un tinico
bien o concurren en un tnico bien, dependen del Sumo Bien.*

Para Platén la idea de Bien era la idea fundamental de la que dependian todas las
demas, el principio supremo de todos los sucesos naturales, causados por las ideas, y
la finalidad Gltima de la actividad humana cuando estaba correctamente dirigida por
el alma. Pero aunque Platén indic6 que el Bien era un principio, no explicé cémo po-
dia ser finalidad, causa eficiente y forma.* Por eso Arist6teles supera la separacion de
la idea de Bien y su falta de explicacién como principio insertdndolo en el mundo sen-
sible como meta final de todos los procesos naturales.”? El bien es la perpetuacién in-
definida del orden, el fin Gltimo en vistas al cual acttian o se mueven todos los entes
naturales en cuanto que individuos y en cuanto que conjunto:

28. TRICOT, J. (Ed.): Aristote, La Métaphysique. Vol. 11, p. 672.

29. FEtica nicomdquea. VII 13, 1153b 32. Acerca de las partes de los animales. 15, 645a 16.

30. Etica nicomdquea. 16, 1096b 27-28.

31. Metaﬁszca (XII) 10, 10752 38 - 1075b 1.

32. DURING, L.: Aristételes, pp. 54, 323-324, 332, 382-383 y 800-801. MANSION, A.: Introduction a la
Physique Aristotélicienne, pp. 251-281.



EL ORDEN DEL MUNDO Y SU EXPLICACION ANALOGICA EN ARISTOTELES 339

Se debe investigar también de cuél de estas dos maneras estd el Bien (agathén) o el
Sumo Bien (aristén) en la naturaleza del todo (6lon ph_sis): ¢como algo separado e in-
dependiente, o como el orden (tdxis)? ¢O de ambas maneras, como en un ejercito? Aqui,
en efecto, el bien es el orden y el general, y mas éste; pues no existe éste gracias al or-
den, sino el orden gracias a éste. Y todas las cosas estan coordinadas de algiin modo,
pero no igualmente, los peces, las aves y las plantas; y no es como si las unas no tuvie-
ran ninguna relacién con las otras, sino que tienen alguna. Pues todas las cosas estdn
coordinadas hacia una (pros meén gar hén dpanta syntétaktai); pero del mismo modo
que, en una casa, los libros son los que menos pueden hacer cualquier cosa, sino que to-
das o la mayoria estan ordenadas, mientras que los esclavos y los animales contribuyen
poco al bien comun, y generalmente obran al azar. Tal es, en efecto, el principio que
constituye la naturaleza de cada cosa. Digo, por ejemplo, que todas tienen que llegar, al
menos, a ser disueltas, y son asi otras cosas de las que participan todas para el todo.
(Metafisica. (XII) 10, 1075a 11-25).

De alguna manera todas las cosas del mundo, todas las sustancias sensibles, estan
coordinadas hacia una, estructura referencial o pros hén, y esta primera cosa es por
tanto el principio originario y fundamentador del orden, el Sumo Bien. Pero para que
esto sea posible, para que se dé la estructura referencial que permite una totalidad or-
denada, ese principio originario tiene que formar parte de esa totalidad ordenada y al
mismo tiempo ser independiente de ella. El principio originario tiene que ser a la vez
interior o inmanente-trascendente y exterior. Por una parte, estd presente en cada
sustancia sensible o cosa como principio motriz inmanente-trascendente, como la
forma ultima deseada por la forma de la sustancia sensible, que intenta alcanzarla y
al hacerlo forma parte de ese todo o mundo ordenado y contribuye a él en la medida
de sus posibilidades, de la misma manera que al bien comtn de una casa contribuyen
sus elementos aunque no en igual medida, pues los miembros de la familia contribu-
yen mas que los libros o los esclavos. Por otra parte, es exterior a todas las demads co-
sas como primera cosa o principio motor que inicia la cadena de movimientos fisicos
en la que las cosas participan gracias a su predisposicién o deseo formal, constituyen-
do el conjunto ordenado de todas las partes, del mundo.

Esta necesidad de que el principio originario sea a la vez interno o inmanente-tras-
cendente y externo la explica Aristételes mediante el ejemplo de un general y del ejérci-
to que dirige. El general que implanta el orden o bien en un ejército forma también
parte de ese orden o bien, es su maxima expresion. Pero el general posee al mismo
tiempo un caracter independiente, pues él no existe gracias al orden, sino que el orden
existe gracias a él. El general es asi a al vez interno o inmanente-trascendente y exter-
no al ejercito. Como inmanente-trascendente o parte del ejército es la forma del ejérci-
to, su causa formal, eficiente o principio motriz y final. Es la causa formal en cuanto
que es el que dirige al ejército y le da el ser, una direccion o un sentido, un orden. Es la
causa eficiente o principio motriz en cuanto que es el deseo de imitarlo a él como mé-
xima expresion del orden, deseo que esta presente en los demas elementos del ejército,
lo que sirve de motor para que esos elementos se muevan o actden la basqueda del or-
den. Es la causa final en cuanto que es lo deseado, la meta final de todos los movi-
mientos o cambios, de todas las acciones. Como externo es causa eficiente o principio
motor del orden en cuanto que primer transmisor de la forma del ejército, en cuanto
que inicia la cadena de disciplina que va permitiendo la transmisién del orden.

Del mismo modo, el Primer Motor Inmévil o Dios es el responsable del bien u or-
den en la naturaleza del todo, en el mundo, y forma parte de él en cuanto que es su
maxima expresion, lo mas bueno y ordenado, el Sumo Bien, pero al mismo tiempo es
algo separado e independiente, pues él no existe gracias al bien u orden del mundo,
sino que el bien u orden del mundo existen gracias a él. El Primer Motor inmévil o



340 VICENTE LozANO

Dios es asi a la vez el principio externo y el principio interno o inmanente-trascenden-
te del mundo.

Como principio externo al mundo, como primera sustancia suprasensible, Dios es
causa eficiente o principio motor del orden o bien en cuanto que primer motor o pri-
mer transmisor de las formas especificas, en cuanto que inicia la cadena de contac-
tos, de causas y efectos, que va permitiendo la transmisién de las formas especificas
que provocan y dirigen el movimiento ordenado de los elementos o sustancias del
mundo. Como principio inmanente-trascendente al mundo, Dios es la forma de todas
las demas formas, causa formal, eficiente motriz y final:

1. Es causa formal en cuanto que es la tnica forma absolutamente real, libre de
toda materia y de toda potencialidad, que como tal existe ordenada y perfectamente,
siendo el bien en su méaxima expresién. Por ello, informa a las demés formas otorgan-
doles una estructura o razon de ser, una direccion y un sentido, sin ser a su vez infor-
mado por nada.

2. Es causa eficiente motriz en cuanto que esta presente en las deméas formas co-
mo objeto de amor y de deseo, orientdndolas hacia él como orden permanente e ini-
ciando la cadena de movimientos y cambios que alcanza a todos los seres sensibles.
Todas las demas formas aspiran a imitar su perfeccién en la medida de lo posible, y
por eso dirigen los movimientos o cambios de las sustancias sensibles que informan
hacia la realizacién de sus posibilidades o bien particular, contribuyendo con ello en
la medida de su capacidad a la realizacién, orden o bien del conjunto, del mundo.

3. Es causa final en tanto que primera causa eficiente y formal. Guiados por él en
cuanto causa eficiente, todas las formas tienden hacia él en cuanto plan todavia no rea-
lizado, en cuanto orden perfecto o Sumo Bien que es su meta. Dirigiendo todas las ac-
ciones de los seres sensibles hacia el bien, las formas originan su existencia ordenada
particular y su contribucién al orden o bien en general, participan en alguna medida de
la perfeccién del Primer Motor Inmévil o Dios, y por ello son en cierto modo divinas.

Platén se equivocaba al creer que el bien puede existir independientemente de al-
gin ente o sustancia que sea bueno, pues nada universal se da separado. Los princi-
pios abstractos sélo son reales o existen en cuanto que se realizan en un substrato, el
movimiento no existe fuera de las cosas que se mueven,* la naturaleza no existe inde-
pendientemente de los seres naturales,* el bien o permanencia del orden no existe
fuera de algo bueno y ordenado. Pero resulta que el Primer Motor Inmévil o Dios es
una sustancia, la sustancia perfecta, y como tal permite la existencia del bien, siendo
él mismo el Sumo Bien.

Dios es causa ultima de los cambios y movimientos de todos los entes o sustancias
sensibles. Como sustancia suprasensible es el primer motor o principio motor externo
que al mover la esfera de las estrellas inicia la cadena de movimientos fisicos en la
que van interviniendo sucesivamente los astros y las sustancias sublunares. Como pri-
mera de las formas es el principio motriz interno o inmanente-trascendente que esta
presente en todas las demas formas como objeto de deseo, como perfeccién o finali-
dad a la que se tiende mediante todos los pasos de la potencia al acto, como modelo
de la realizacion individual. Todas las sustancias del mundo, desde una piedra a un
animal, o desde una planta a ser humano, desean en la medida de sus posibilidades
alcanzar la perfeccién de Dios, y en ese sentido participan del orden del mundo. Dios

33. Fisica. 111 1, 200b 33.
34, isica. 111, 192b 33-34.



EL ORDEN DEL MUNDO Y SU EXPLICACION ANALOGICA EN ARISTOTELES 341

es el principio fundamentador y originario de la totalidad ordenada en la que partici-
pa toda sustancia o ente que es o existe, y que precisamente es o existe en cuanto que
al participar en ella recibe su ser, una identidad y un sentido, una estructura y un con-
tenido, un lugar y una funcién en la cadena de causas y efectos que es el mundo.
Como resume M. Frede: Dios se puede considerar como un principio operante en el in-
terior de cada alma humana sin dejar de ser el primer principio de todo.*

El Primer Motor inmévil o Dios, la primera sustancia, es el primer principio y la
primera causa. No es tinicamente lo primero en la serie causal de las formas y de las
sustancias, es también la fuente u origen rector del resto de los elementos de la serie,
el general que gobierna y permite el bien o el orden del mundo y de todas las sustan-
cias o entes que forman parte de él. El Primer Motor Inmévil o Dios no es el creador
del mundo, la causa de que el mundo sea, pues tanto las formas como la materia son
eternas.” Pero si que es la causa de su ser, de cémo es, y de que contintie siendo eter-
namente, de su manera o razén de ser, de su movimiento eterno y ordenado. Ademas,
la prioridad del acto sobre la potencia exige que la sustancia suprasensible o Dios sea
eternamente causa del ser del mundo. En primer lugar, si el mundo como totalidad
ordenada o késmos hubiese comenzado a ser en algiin momento determinado, resul-
tarfa que anteriormente seria materia caética o pura potencia, que la potencia hubie-
se sido anterior al acto. En segundo lugar, Dios es acto puro, ausencia de potenciali-
dad, y si hubiese comenzado a informar al mundo en algiin momento habria pasado
del acto a la potencia, lo que no es posible. El Primer Motor Inmévil o Dios debe atra-
er desde la eternidad como objeto de amor a un mundo que eternamente ha tenido
que ser como es.

El Primer Motor Inmévil o Dios, la sustancia suprasensible, es asi el principio fun-
damentador o la explicacién ultima de la existencia de lo sensible y de sus movimien-
tos ordenados, lo que no puede explicarse por las doctrinas de las ideas separadas o
de los niimeros matematicos como primeros principios, doctrinas que convierten al
mundo, en una mera sucesion sin fin de principios, de sustancias y de relaciones. Una
sustancia por si misma no aporta nada a otra por el hecho de existir o no existir, no
explica la existencia ordenada del mundo. Es necesario algo mas, algo que produzca
el orden del que participan las sustancias individuales y que les permite precisamente
ser sustancias, un Sumo Bien que permita el bien u orden del mundo. Por eso, y ci-
tando a Homero, Iliada. 11, 204, concluye Aristételes el libro (XII) de la Metafisica
afirmando que los mismos entes o sustancias demandan a alguien que gobierne, un
unico principio del orden:

Y los que presentan como primero el nimero matematico, y asi siempre otra sustancia

inmediatamente siguiente y otros principios de cada una, tornan inconexa la sustancia

de la totalidad (tén ton pantos ousian) (pues una sustancia no aporta nada a otra con su

existencia o inexistencia), y multiplican los principios. Pero los entes no quieren ser mal

gobernados. <<No es cosa buena el mando de muchos: uno solo debe ejercer el man-
do>>. (Metafisica. (XII) 10, 1075b 37 - 1076a 4).

Para Aristételes, lo simple, inmaterial e inmévil es cognoscible con mas exactitud
que lo compuesto, material y cambiante. Sin embargo, comienza a investigar lo que
es partiendo de lo sensible particular debido a que lo cognoscible con més exactitud
no es lo mas facil de conocer, sino lo mas dificil, lo que requiere mas esfuerzo, pues es

35. FREDE, M.: "La théorie aristotélicienne de l'intellect agent". Romeyer Dherbey, G. (Dir.) / Viano, C.
(Ed.): Corps et ame. Sur le De Anima d Aristote, pp. 383-384.

36. Sobre la eternidad de la materia: Fisica. I 9, 192a 24-25. Sobre la eternidad de la forma: Metafisica.
Z (VII) 8, 1033b 5-8. Sobre la eternidad de ambas: Metafisica. (XII) 3, 1069b 35-36.



342 VICENTE LozANO

lo que se ofrece al ser humano de una manera menos inmediata, mientras que la per-
cepcion sensible y lo que se sigue inmediatamente de ella es lo mds comun y lo mas
facil.’’ La investigacion de la Metafisica se habia iniciado asi ante el asombro de que
las cosas sensibles y contingentes fuesen o existiesen, y fuesen o existiesen de una ma-
nera ordenada,*® procediéndose a la biisqueda de ese principio que genera y mantiene
dicha existencia ordenada mas alla de los incesantes cambios, y que tiene que ser su-
prasensible para evitar entrar en una cadena de causas sin fin que no explicaria el or-
den. Finalmente, a través de su investigacion sobre la sustancia en cuanto compuesto
de forma y de materia, de lo suprasensible presente en lo sensible y dirigiendo sus
movimientos o cambios, dirigiendo los pasos de la potencia al acto, se alcanza la sus-
tancia suprasensible como forma a su vez de todas las demés sustancias sensibles,
tanto de las contingentes o naturales como de las eternas o astros, como explicacion
ultima y tnica de la existencia ordenada de las cambiantes sustancias sensibles, de to-
dos los pasos de la potencia al acto que constituyen la "sustancia de la totalidad" (tén
ton pantos ousian) o mundo.

Desde la percepcion del mundo sensible como una totalidad ordenada se demues-
tra la realidad de la primera sustancia en cuanto que tnica explicacion posible de di-
cho orden, y desde la necesaria unicidad de esta primera sustancia se demuestra esa
unidad o totalidad ordenada del mundo de la que se habia partido de una manera mas
inmediata. Sin embargo, que al final de su explicacién Aristételes designe al mundo
con la expresion "sustancia de la totalidad" es algo que sin duda requiere una explica-
ci6n mas detallada.

5. La relacién analdgica

En el capitulo 4 del libro I de la Etica nicomdquea, Aristételes inicia un analisis
acerca de qué es aquello que llamamos "bien", y como es habitual en él, comienza con
la exposicién de las teorias de sus predecesores, intentando mostrar sus insuficien-
cias. Asi, cita la teoria de los "amigos platénicos" segtin la cual existe la idea de bien o
bien en si que sirve de modelo para todas las cosas particulares que llamamos bie-
nes.” Expuesta la doctrina platénica, procede a formular diversas criticas sobre ella,
todas las cuales inciden en lo problematico de la relacion entre la idea separada o uni-
versal y las sustancias sensibles particulares, en preguntarse cémo lo que existe por si
mismo puede ser a la vez comtn a una sustancia y a sus relaciones.® Anade entonces
Aristételes la siguiente consideracion:

Porque los argumentos <de los platénicos> no incluyen todos los bienes, sino que se di-
cen seglin una sola especie (eidos) los que se buscan y aman por si mismos, mientras que
los bienes que los producen o los defienden de algtin modo o impiden sus contrarios se
dicen por referencia a éstos y de otra manera (...) Si, por otra parte, aquellos son bienes
por si mismos, aparecera por necesidad en todos ellos la misma nocién del bien, como la
nocion de la blancura en la nieve y en la cesura. Pero las nociones de honor, prudencia, y
placer son otras y diferentes, precisamente en tanto que bienes; por lo tanto, no es el
bien algo comtn en virtud de una idea (idea). (Etica nicomdquea. 1 6, 1096b 8-26).

Los platénicos s6lo consideran como bienes a los que se dice segtn la idea o espe-
cie de "bien", y por tanto se buscan y se aman por si mismos, a los que poseen algo co-
mun en virtud de la idea de bien, del mismo modo que la nieve y la cerusa son blancas

37. Metafisica. A (I) 2, 982a 4-30; M (XIII) 3, 1078a 5-31.
38. Metafisica. B (IIT) 4, 1000a 5-8.

39. Etica nicomdquea. 14, 1095a 26-30.

40. Etica nicomdquea. 16, 1096a 17-23.



EL ORDEN DEL MUNDO Y SU EXPLICACION ANALOGICA EN ARISTOTELES 343

por su relacién con la idea de blanco o blancura. Pero entonces no se ocupan de todos
los bienes, pues también se considera bienes a todos los elementos que producen, per-
miten o defienden a los que son bienes por si mismos. La prudencia, el honor o el pla-
cer son considerados bienes a pesar de ser diferentes, a pesar de que no poseen algo
comun en virtud de la idea de bien y por tanto no participan de la idea de bien en si.
Sin embargo, esta insuficiencia de la doctrina platénica plantea a su vez la pregunta de
qué es lo que permite llamar a estas cosas bienes:

Entonces, ¢en qué manera estas cosas <el honor, la prudencia y el placer> son llamadas
bienes? Porque no se parecen a las cosas que son equivocas (homon_mas) por suerte
(t_che). ¢Acaso por proceder de un solo bien o por ser todas en orden a una sola cosa
(pros hén dpanta syntelein), o mas bien por analogia (analogia)? Como la vista en el
cuerpo, la inteligencia en el alma y asi sucesivamente. Pero acaso debemos dejar esto
por ahora, porque una detallada investigacién de esta cuestién serfa mas propio de otra
disciplina filosofica. (Etica nicomdquea. 16, 1096b 26-31).

Si el honor, la prudencia y el placer pueden ser llamados bienes pese a que son di-
ferentes, es evidente que estamos ante una relacién equivoca u homénima, la relacién
que se establece entre cosas que sélo tienen en comtn el nombre, mientras que su
sustancia y su definicién son distintas.* Pero las relaciones equivocas u homénimas
pueden ser de tres clases, y se trata de establecer a cual de ellas pertenece la relacién
que nos ocupa.

La primera posibilidad es la equivocidad u homonimia por suerte, la pura equivo-
cidad que enlaza una pluralidad de términos particulares de una manera accidental,
como el hecho de que el término equivoco "llave" (kleis) designe tanto la clavicula de
los animales como el instrumento para cerrar las puertas.” Posibilidad que es dese-
chada de manera explicita, pues cuando llamamos bienes al honor, a la prudencia y al
placer no lo hacemos de términos particulares y de modo casual, sino de términos es-
pecificos y con una intencién.

La segunda posibilidad de equivocidad u homonimia es la que se produce cuando
designamos por un mismo nombre a unos términos diferentes porque proceden de
otro término con ese nombre o porque son en orden a una sola cosa (pros hén), por-
que tienden a un mismo fin. Esta es la significacién focal, la que se establece entre un
término primero y los demds términos que participan de un sistema ordenado que
tiene a ese término primero como foco de referencia, del mismo modo que todos los
usos del término "sano" se refieren en tltima instancia a la salud, o del mismo modo
que todos los significados del ser estan unidos en cuanto que se refieren de diferente
manera a la sustancia (ousia). Como es habitual, esta clase de relacién equivoca u ho-
ménima no recibe ningtin nombre por parte de Aristételes, a diferencia de la primera
clase, llamada equivocidad por suerte, y de la tercera, que serd llamada analogia. Pero
es evidente que es la clase de relacién equivoca que estamos buscando, como lo prue-
ba el que como ejemplo de ella se dé precisamente la relacién entre el bien y los bie-
nes, mientras que de la primera posibilidad no se da ningtin ejemplo y de la tercera se
dard un ejemplo diferente. Aunque Aristételes no es méas explicito, pues no esto lo que
se estad investigando, sino la insuficiencia de la doctrina platénica sobre el bien, vy,
ademads, como apunta el final del texto, una exposicién detallada de esta cuestién es
propia de otra disciplina filoséfica y no de la ética. Advertencia que en la mayor parte
de los casos se refiere a la Filosofia primera.

41. Categorias. 1, 1a 1-6.
42. Etica nicomdquea.V 1,1129a 26-31.



344 VICENTE L0zANO

A pesar de ser evidente que la clase de relacion equivoca u homénima que se bus-
caba es la segunda o relacion pros hén, la voluntad de precision de Aristételes le lleva
a citar la tercera posibilidad, que es llamada analogia y que es explicada mediante un
ejemplo. Una analogia es indicar que la vista es respecto del cuerpo lo mismo que la
inteligencia es respecto del alma, la parte o funcién mas valiosa. Por tanto, la analo-
gia es una relacién equivoca u homénima que no es puramente accidental, que se es-
tablece sobre términos de especies diferentes y con una intencién, pero que tampoco
es la relacion pros hén que designa varios términos diferentes con un mismo nombre
porque se refieren a un término comun. La analogia establece una relacién entre dos
pares de elementos diferentes que comparten alguna cualidad en comtn y por tanto
puede ser dicho un par en lugar del otro.

La concepcién de la analogia como relacién de igualdad que se establece entre dos
series relacionadas término a término y que permite trasladar a unos términos el nom-
bre que designa a los otros términos pertenecientes a categorias diferentes, es precisa-
da en Poética. 21, 1457b 6-33, en Retorica. 111 4, 1407a 14-17; 111 10, 1411a 1-11; TIT 11,
1412b 33 - 1413b 2, y en Tdpicos. 1 17, 108a 7-12, donde se indica que la relacién de
analogia es aquella relacion por medio de la cual dados cuatro términos de tal modo
que el primero se relaciona con el segundo y el tercero con el cuarto, se puede utilizar
el cuarto por el segundo y el segundo por el cuarto. Produciéndose una metafora por
analogia si se realiza esa operacion que permite la relacién analégica, si en vez del se-
gundo término ponemos el cuarto, o si en vez del cuarto ponemos el segundo. La me-
tafora por analogia permite asi convertir a términos de diferente género en términos
del mismo género a partir de la semejanza de funcién que guarda cada uno de ellos
con otro término, y siempre y cuando la relacién establecida en un par sea intercam-
biable con la relacién establecida en el otro par. Como indica un ejemplo que
Aristételes utiliza tanto en la Retdrica como en la Poética, si el principal instrumento
del dios Dionisio es su copa, y el principal instrumento del dios Ares es su escudo, po-
demos decir que la copa es el escudo de Dionisio, lo que implica que también puede
decirse que el escudo es la copa de Ares.* Del mismo modo, y se senala en el texto que
estamos comentando, la principal facultad del cuerpo es la vista y la principal facultad
del alma es la inteligencia, relacién analdgica a partir de la cual puede construirse una
metéfora por analogia y decir que la vista es la inteligencia del cuerpo o que la inteli-
gencia es la vista del alma.

También en la Metafisica se hace uso de la analogia como una relacién de seme-
janza proporcional entre dos series de elementos de diferente género:

Ademas, ciertas cosas son uno segin el nimero (arithmdn), o segun la especie (eidos), o
segun el género (génos), o segun la analogia (analogian); son una por el numero aquellas
cosas cuya materia es una; por la especie, aquellas cuyo enunciado (I6gos) es uno; por el
género, las que tienen la misma figura de las categorias (schéma tés kategorias), y segiin
la analogia, las que son entre si como una cosa en orden a otra (dé ésa éxei 6s dllo pros
dllo). (Metafisica. (V) 7, 1016b 31-35).

Aristételes clasifica los diferentes tipos de unidad que pueden constituir las cosas
segtn su grado de intensidad, proponiendo una escala que va de la unidad mas estric-
ta 'y menos extensa a la menos estricta y mas extensa. El primer tipo de unidad es asi
segln el ntimero, el ser uno o un individuo en cuanto que su materia es una. El segun-
do tipo de unidad es segtin la forma especifica, el pertenecer a una misma especie y
por tanto tener un mismo enunciado o definicién. El tercer tipo de unidad es formar

43. YEBRA, V. G. (Ed.): Poética de Aristételes, p. 320.



EL ORDEN DEL MUNDO Y SU EXPLICACION ANALOGICA EN ARISTOTELES 345

parte de un mismo género, el poder ser dicho o predicable por una categoria. Final-
mente, el cuarto tipo de unidad, el més extenso pero menos estricto, es formar parte de
una relacién analégica, "el ser entre si como una cosa en orden a otra", es decir, el
mantener con otra cosa la misma relacién proporcional que una tercera cosa mantiene
con una cuarta.

En conclusion, para Aristételes la significacion focal o relacién pros hén y la rela-
cién analégica son relaciones diferentes. Las dos son relaciones equivocas u homéni-
mas que permiten designar por un mismo nombre a elementos diferentes sin reducir-
los a un puro equivoco, pero la primera establece una relacién de subordinacién de
unos términos a otro término que sirve de foco fundamentador, mientras que la se-
gunda es una proporcionalidad estrictamente matemética que establece una relaciéon
de semejanza igualitaria entre dos términos a partir de sus respectivas relaciones con
otros dos, sin subordinar nunca los pares de términos a un termino tnico.

6. La explicacion por analogia

Aristételes utiliza con frecuencia la analogia como método de explicacién de aque-
llos aspectos que no pueden ser definidos o demostrados cientificamente:

Lo que queremos decir es evidente en los singulares por induccién (epagogé), sin que
sea preciso buscar una definicién de todo, sino que basta contemplar la analogia (and-
logon), pues en la misma relacién que lo que edifica con lo que puede edificar esta tam-
bién lo despierto con lo dormido y lo que ve con lo que esta con los ojos cerrados pero
tiene vista, y lo segregado de la materia con la materia, y lo totalmente elaborado con lo
no elaborado. Y, de esta diferencia, quede el acto (enérgeia) separado a una parte y, a la
otra, la potencia (d_naton). (Metafisica. (IX) 6, 1048a 35 — 1048b 6).

El conocimiento cientifico consiste en demostrar un objeto, en captar de manera
necesaria todas las causas que lo describen. Para ello se realiza un proceso que co-
mienza con la percepcion sensible (aisthesis) de los singulares, pasa por la induccién o
experiencia (epagogé), por la unificacién de muchos singulares, y culmina en la capta-
cién de lo universal o forma de los singulares, en la inteleccion (noiis) de su esencia, de
su género, de su definicion. La definicion es asi la aprehensién del género, de las dife-
rencias entre la especie a la que pertenece el objeto y las otras especies. Pero en el tex-
to indica Aristételes que no es preciso buscar siempre una definicién de todo para ha-
cerlo comprensible, sino que a veces basta con la induccién o la experiencia de los sin-
gulares, con contemplar la analogia o lo comtin que se da en las relaciones entre pares
de elementos diferentes. Al decir esto, Aristételes estda pensando en las nociones trans-
genéricas o transcendentales, que al ser generales se aplican a la totalidad de los obje-
tos o entes y por tanto no pueden ser incluidas en ningtin género, no pueden ser defini-
das por las diferencias especificas. Términos como el ser, la unidad, el bien, o la actua-
lidad y la potencia no pueden ser definidos, s6lo pueden ser captados inductivamente y
ser comprendidos intuitivamente a partir de las relaciones funcionales o analégicas en
las que intervienen. Asi, para explicar el paso de la potencia al acto basta con sefialar
que un acto se relaciona con una potencia de la misma manera que el que construye se
relaciona con el que puede construir, o el que esta despierto con el que esta dormido, o
el que ve con el que tiene la facultad de la visién pero esta con los ojos cerrados.*

Del mismo modo, en Metafisica. (XII) 4, 1070a 31 — 1070b 20 se dice que las cau-
sas y principios de cosas diferentes son en un sentido diferentes, pero en otro sentido,

44, GRANGER, G-G.: La théorie aristotélicienne de la science, pp. 258 y 326-327. ROSS, W. D. (Ed.):
Aristotle Metaphysics. Vol. 11, pp. 250-251.



346 VICENTE LozANO

hablando universal y anal6gicamente (an kathélou lége tis kai kath ‘analogian), son lo
mismo para todas las cosas. Es decir, que hay una identidad de funcién o identidad de
analogia entre como una forma, o una privacién, o una materia, determinan a la cosa
de la cual son principios y como otra forma, u otra privacion u otra materia, determi-
nan a otra cosa diferente de la que también son principios. Asi, blanco es la forma de
un color como la luz es la forma del dia, o el negro es la privacion de un color como la
oscuridad es la privacion del dia, o la superficie es la materia de un color como el aire
es la materia de un dia.

Algo parecido sucede en los diferentes ambitos de investigacién. En Fisica. IV 8,
215a 24 - 216a 11 se sostiene que siempre hay una relaciéon de analogia entre un mo-
vimiento y otro movimiento en cuanto cada uno de ellos ocupan un tiempo dado. En
Acerca de las partes de los animales. T 4, 644a 16-22 se afirma que la funcién que de-
sempenan las plumas en las aves es anédloga a la que desempefian las escamas en los
peces. En Etica nicomdquea. V 3, 1131a 29 - 1131b 24 se indica que la justicia es una
relacién anal6gica proporcional que requiere cuatro términos.

Pero sin duda el lugar de la Metafisica en el cual se utiliza més la relacion analégi-
ca, e incluso la metafora por analogia, es el libro (XII), especialmente en los tltimos
capitulos. Estos capitulos se ocupan de la naturaleza del Primer Motor Inmévil o
Dios, término que no es transgenérico o trascendental, como el ser o el acto, pero que
también estd mas alld de cualquier diferencia especifica o definicién verdadera.
Mientras que una definicién nominal es la simple formulacién de lo que significa un
nombre, la definicién verdadera es una férmula que manifiesta el porqué de la cosa, y
por ello es demostrativa, asi la definicion de "trueno" es "ruido en las nubes".* Pero en
las cosas que no tienen otra causa que ellas mismas y son asi inmediatas y principios
(dmesa kai archai), la definiciéon no puede ser méas que la posicién incondicionada o la
simple afirmacion de la esencia (10 ti éstin), sin que sea posible otro tipo de definicién
o de demostracion:

De algunas cosas hay una causa (aitia) distinta de ellas, de otras no. De modo que esta
claro que también de las esencias (ton ti ésti) unas son inmediatas y principios (dmesa
kai archai), cuyo ser y cuya esencia (einai kai ti éstin) hay que dar por supuesto o poner
de manifiesto de otro modo (que es precisamente lo que hace el aritmético). (Analiticos
segundos. 119, 93b 21-25).

Y la definicién (horismos) de las cosas inmediatas (dmeson) es la posicién indemostra-
ble (anapddeiktos) de la esencia (ti éstin). (Analiticos segundos. 11 10, 94a 9-10).

De un individuo sensible, que se conoce por percepcion sensible (aistheis), y de un
individuo inteligible, que se conoce por inteleccién (noiis), no puede haber defini-
cién.* Sélo una sustancia sensible puede ser definida, puede demostrarse que es una
quididad (¢0 t hén einai) que posee una esencia (t0 i éstin), y puede ser definida no en
cuanto que sensible o material, sino en cuanto que sin ser despojada de su individua-
lidad de sustancia puede ser despojada de su singularidad, puede alcanzarse su forma
especifica. El caracter fundamental del objeto de la ciencia, de lo definible y demos-
trable en cuanto que causado, es ser especie de un género, poder ser predicado por las
categorias:

Pues la quididad (10 #f hén einai) es lo mismo que la esencia (t0 i éstin); y, cuando una
cosa se dice de otra, no es algo determinado; por ejemplo, el hombre blanco no se iden-
tifica con algo individual, si la individualidad corresponde sélo a las sustancias (aousi-

45. Analiticos segundos. 11 10, 93b 29 — 94a 9.
46. Metafisica. Z (VII) 10, 1036a 1-12.



EL ORDEN DEL MUNDO Y SU EXPLICACION ANALOGICA EN ARISTOTELES 347

ais); de suerte que s6lo habra quididad de aquellas cosas cuyo enunciado (l6gos) es una
definicion (horismds). Y no es definicion si un nombre significa lo mismo que un enun-
ciado (pues entonces todos los enunciados serian definiciones, pues habra un nombre
para cualquier enunciado, de suerte que también <<Iliada>> serd una definicién), sino
unicamente si es de algo primero; y son tales las cosas que se dicen no porque una se di-
ga de otra. No habr3, pues, quididad de ninguna de las cosas que no son especies de un
género (génous eidon), sino tan sélo de éstas (...) En efecto, la esencia significa, en un
sentido, la sustancia y el individuo, y, en otro, cualquiera de las categorias: cantidad,
cualidad y las demas semejantes. (Metafisica. Z (VII) 4, 1030a 2-20).

La sustancia primera, eterna, inmévil, inmaterial, puro acto y simplicidad, escapa
a cualquier relacién, y en especial a la contrariedad.” No comporta ninguna potencia,
ni cantidad, ni cualidad, no se le puede aplicar ninguna atribucién mas que la de su
propia esencia, y por tanto no puede ser definida genéricamente. La definicion es re-
constituciéon de la unidad de lo definido por la sintesis de las diferencias, mientras
que la sustancia primera, ni puede ser dividida, pues no se le pueden diferenciar uni-
dades, ni puede ser comparada.* Por eso al hablar del Primer Motor Inmévil o Dios y
de su relacién con el mundo o unidad de todas las sustancias sensibles se utiliza la
analogia como recurso que facilite la exposicién o compresién de lo captado por la in-
teleccién o maxima capacidad de la parte racional del alma.

Es de una relacién analégica de la que se sirve Aristételes para explicar como el
Primer Motor Inmévil es causa eficiente del movimiento de la primera esfera celeste,
que a su vez inicia toda la cadena de movimientos eficientes del mundo, pues se dice
que el Primer Motor Inmévil es objeto de amor y de deseo por parte de la inteligencia
de la primera esfera, que inicia entonces su movimiento, del mismo modo que un ob-
jeto bueno es deseado por la voluntad de un animal, que comienza entonces a mover-
se 0 a actuar.”

Es por medio de una metafora por analogia que Aristételes explica como la totali-
dad de los entes o mundo es una totalidad ordenada igual que lo es un ente indivi-
dual. La totalidad de los entes posee con el orden la misma relacién que un ente posee
con la naturaleza. Del mismo modo que la naturaleza es a la vez un principio inma-
nente y trascendente del ente, pues esta presente en el ente como principio inmanen-
te que dirige sus movimientos hacia su realizacion, que es el mantenimiento de la na-
turaleza misma en el sentido trascendente, ddndole al ente su ser, una direccién y un
sentido, el orden es a la vez un principio inmanente y trascendente de la totalidad de
los entes 0 mundo, pues esta presente en la totalidad de los entes como principio in-
manente que dirige sus movimientos hacia su realizacién, que es el mantenimiento
del orden mismo en el sentido trascendente, dandole a la totalidad de lo entes o mun-
do su ser, una direccién y una finalidad. Por eso Aristételes puede intercambiar los
términos y hablar de la naturaleza del todo (6lon ph_sis), de la naturaleza de todos los
entes que constituyen el mundo.®

Que la totalidad de los entes que constituyen el mundo es una totalidad ordenada
se explica igualmente con una segunda metafora por analogia, segunda metafora que,
ademads, permite también explicar la relacion teleol6gica del mundo con el Primer
Motor Inmévil o Dios. La relacién que mantienen entre si la totalidad de los entes del

47. Metafisica. (XII) 10, 1075b 20-24.

48. GRANGER, G-G.: La théorie aristotélicienne de la science, pp. 235-249. AUBENQUE, P.: Le probleme
de létre chez Aristote, pp. 372-376. BRENTANO, E.: Aristoteles, pp. 70-72.

49. Metafisica. (XII) 7, 1072a 26 - 1072b 1.

50. Metafisica. (XII) 10, 1075a 11.



348 VICENTE LozANO

mundo es equivalente a la relacién que mantienen entre si los elementos de una sus-
tancia. Formar parte del mundo y de una sustancia es formar parte de una unidad or-
ganizada y activa orientada hacia un fin, hacia su realizacién, lo que le da el ser, una
manera de ser. Es precisamente por eso que, como vimos, al final del libro (XII) pue-
de Aristoteles llamar al mundo "la sustancia de la totalidad" (tén ton pantos ousian).!
Ahora bien, toda sustancia estd determinada por una forma, que es el elemento su-
prasensible que al informar a la materia indeterminada le da una orientacién, le hace
ser lo que es, y es evidente que en este sentido la forma de la sustancia de la totalidad
o mundo es el Primer Motor Inmévil o Dios en cuanto que es su primer principio ori-
ginario y fundamentador, el principio del orden y del bien.

DR. VICENTE LozANO
Universidad de Barcelona

51. Metafisica. (XII) 10, 1076a 1.



