
¿Existe un orden de la creación? ¿Está reflejado
en la natura rerum? ¿Es asequible al hombre?

1. Planteamiento general del tema

Las tres preguntas que formula el título de este breve estudio plantea tres cuestio-
nes. Las dos primeras son ónticas y la tercera es ontológica y gnoseológica. Esta se re-
fiere al modo de su conocimiento por el hombre y a su expresión ontológica de la rea-
lidad óntica de ese orden.

Trataré en estas líneas de mostrar: 1º, cuáles han sido las diversas respuestas dadas a
la primera pregunta por el voluntarismo, por el nominalismo y por el realismo; 2º, si es
asequible a los hombres el conocimiento de la naturaleza de las cosas, y 3º, cuál es có-
mo se forma la imagen mental que tenemos de la naturaleza de las cosas y de cada cosa.

2. ¿Existe un orden universal ínsito en las cosas en la Creación divina?

Es de destacar que algunos filósofos griegos, desde ciertos presocráticos, se plan-
tearon la cuestión inversa. ¿Cuál es la causa del orden que refleja el universo? Es de-
cir, dieron por sentado que existe este orden y se cuestionaron cuál era su origen.

Aristóteles nos lo narra y asume la respuesta dada por algunos presocráticos1:
“Cuando hubo un hombre que proclamó que en la naturaleza, al modo que sucede
con los animales, había una inteligencia causa del concierto y del orden universal, pa-
reció que este hombre era el único que estaba en el pleno uso de su razón, en contras-
te con las divagaciones de sus predecesores”.

“Sabemos, sin que ofrezca duda, que Anaxágoras se consagró al examen de este
punto de vista de la ciencia. Puede decirse, sin embargo, que Hermotino de Clazóme -
nas lo indicó primero. Estos dos filósofos alcanzaron, pues, la concepción de la Inte -
ligencia y establecieron que la causa del orden es, a un mismo tiempo, el principio de
los seres y la causa que les imprime el movimiento”.

Después de Anaxágoras y Hermotino, pero antes de Aristóteles, lo había dicho Pla -
tón2, quién en su demostración del origen divino de las leyes, partía de la prueba ra-
cional de la existencia divina: “ahí están la tierra y el sol y las estrellas y el universo
entero y las estaciones tan hermosamente ordenadas y distribuídas en meses y años”.

Por boca del cretense Clemens, Platón3 sigue sosteniendo, que las leyes “existen
por naturaleza o por algo no inferior a la naturaleza si en verdad, conforme a un recto
razonamiento, son criaturas de la inteligencia”.

1. Aristóteles, Metafísica, I, III, in fine.
2. Platón, Las leyes, X, 886.
3. Ibid, 890, d.

ESPIRITU LIV (2005) 13-24



En Roma como fuente primera del conocimiento del ius, o iusti et iniusti scientia
–tal como de Ulpiano recoge el Digesto4– se consideró la “divinarum et humanarum re-
rum notitiae”.

Cicerón5 explicó el fundamento universal del derecho y de las leyes, de suerte que
el llamado derecho civil, es decir, el de la civitas, “queda reducido, diríamos, a una
parte de proporciones muy pequeñas”… “deduciéndolo de la naturaleza del hombre”.

“Muchos doctos varones –sigue  – estiman hay que tomar como punto de partida la
ley, y quizá sea lógico siempre que se entienda que, como ellos la definen, la ley es “la
razón fundamental ínsita en la naturaleza, que ordena lo que hay que hacer y prohíbe
lo contrario”. Tal razón, una vez se concreta y afirma en la mente humana, es ley.” El
principio constitutivo del derecho –añade6– se toma “de aquella ley fundamental que
nació para todos los siglos, antes de que se escribiera ninguna ley o de que se organi-
zara ninguna ciudad”.

“La ley de verdad –comenta D’Ors7–es la ratio divina que el hombre sabio descubre
en la misma naturaleza.” Y cita, a este respecto, este texto fundamental de Cicerón8:
“prudentium esse legem cuius ea vis sit, ut recte facere iubet vetat delinquere”. Y, aposti-
lla D’Ors, que es una “regula iuris atque iniuriae”; y es la “mens ratioque prudentis”.

Cicerón explicó9 que “este animal previsor, sagaz, ingenioso, agudo, dotado de me-
moria, lleno de razón y consejo que llamamos hombre, fue engendrado por el altísi-
mo dios, con una condición verdaderamente privilegiada. Sólo él, entre tantas razas y
variedades de seres animados, participa de razón y pensamiento”[…] “razón que, al
alcanzar su perfecto desarrollo, se llama justicia, sabiduría”; que “es común a dios y
al hombre, la comunión superior entre dios y el hombre es la razón”, “la recta razón”.

Ya en el Bajo Medievo, Santo Tomás de Aquino10 explicó que “todo el conjunto del
Universo está sometido al gobierno de la ley divina. Por consiguiente, esa razón del
gobierno de todas las cosas, existente en Dios como supremo monarca del universo,
tiene carácter de ley. Y como la razón divina no concibe nada en el tiempo, sino que
su concepción es eterna, por fuerza la ley que tratamos debe llamarse eterna”. “Por
tanto –concluye11– la concepción eterna de la ley divina tiene razón de ley eterna en
cuanto aplicada por Dios al gobierno de aquellas cosas que Él conoce con anteriori-
dad.” Y “se llama providencia12 la razón del orden de las cosas a sus fines”.

Antes, el mismo Aquinatense, en S. Th., 103, dedica esta quaesto completamente a
De gubernatione rerum in communi, donde, en su primera respuesta, dice13: “Algunos
filósofos antiguos negaron el gobierno del mundo, afirmando que todas las cosas suce-
dían por casualidad. Pero esto claramente es insostenible, pues el orden del universo
manifiesta claramente que el mundo está gobernado, y la perfección última de cada
cosa se cifra en la consecución de su fin, lo que requiere su gobierno en ese sentido”. Y

JUAN BERCHMANS VALLET DE GOYTISOLO14

4. Ulpiano, Dig, 1, 1, 110, §2: “Iurisprudentia est divinarum et humanarum rerum notitiae, iusti atque
iniusti scientia”.

5. Marco Tulio Cicerón, De legibus, I, 17 y 18.
6. Ibid, 19, in fine.
7. Alvaro d’Ors, Introducción a Las leyes de Cicerón, Madrid, IEP 1953, p. 31.
8. Cicerón, op. cit., I, 19.
9. Ibid, 22 y 23; cfr. también 26 y 33.
10. Santo Tomás de Aquino, S. Th., 1ª-2ae, 91, 1, resp. Cfr. también 93, 11, 1, resp.
11. Ibid, ad 1.
12. Ibid, 1, 22, resp.
13. Ibid, 1, 103, 1, resp.



en ese gobierno, advierte14, debe considerarse, en primer lugar, “el plan de la goberna-
ción, que es la providencia propiamente dicha”.

Ese plan divino en el orden de las cosas, no abarca sólo las cosas materiales sino
también las espirituales. Cómo intuyó con su fina sensibilidad femenina la, ya con-
versa, Simone Weil15: “Sería muy extraño que el orden de las cosas materiales refleja-
ra mejor la sabiduría divina que el de las cosas del alma. Lo contrario es la verdad”. El
logos “a medida en que uno se eleva, crece en vigor y precisión”.

La cuestion tiene mucha hondura y enlaza la teología de la historia, contemplada
por San Agustín y por Bossuet, con la filosofía de la historia, observada por Santo
Tomás de Aquino y por Giambattista Vico. Me ha hecho pensar en esto el pasaje evan-
gélico que narra16 cuando, en una noche de tormenta caminando sobre las aguas,
Jesús se acercó a la barca en la que se hallaban los apóstoles, y les dijo: “Cobrad ani-
mo: soy yo, no tengais miedo”. Pedro respondió: Señor si eres tú, mándanos ir a ti so-
bre las aguas”. Y él le dijo “Ven”. Pedro bajó de la barca e iba caminando sobre el
agua para llegar a Jesús. Pero viendo la fuerza del viento se atemorizó, y empezando a
hundirse, dio voces diciendo: “Señor sálvame”. Al punto Jesús extendió la mano, le
cogió del brazo y le dijo: “Hombre de poca fe, ¿por qué has titubeado?”.

Es decir, Jesús no reprende a Pedro por ir contra el orden de las cosas materiales
sino por su poca fe, o sea por no seguir con su fe el orden de las cosas espirituales,
conforme el cual la fe puede mover montañas17.

El orden natural de todas las cosas ya fue negado en Grecia por los atomistas y, se-
gún refirió el rabino cordobés Maimónides18. “Los antiguos mutaclines, tanto griegos
cristianizados como musulmanes, razonaron en filosofía partiendo de sus concepcio-
nes teológicas, de modo tal que “no se atuvieron primordialmente en sus proposicio-
nes a lo que es manifiesto en el ente, antes bien lo consideraron como […] debía ser, a
fin de poder utilizarlo, como demostración de su opinión, o, al menos, impedir que
fuera rebatida”.

Esa contraposición entre filosofía y teología también la hallamos en el pensamien-
to islámico- como explica Gilson19. “De que el Profeta, de acuerdo con la Tradición,
había dicho “lo primero que Dios creó fue el Pensamiento o Razón”, dedujeron algu-
nos teólogos mahometanos que la especulación era uno de los deberes de los fieles;
argumento, éste, paralelo a un texto similar de los escritos de Berengario de Tours. En
cambio, para otros teólogos mahometanos, “todo lo que fuese más allá de la enseñan-
za ética corriente era herejía […] porque la fe debe ser obediencia y no […] conoci-
miento”; actitud análoga a la de un numeroso grupo de teólogos cristianos posterio-
res.”.

Algacel, en su famosa Destrucción de los filósofos, escrita hacia 1090, fue el mejor
expositor de esa tesis. A ella contestó Averroes, con su Destrucción de la destrucción.
En lo que, a este respecto, nos interesa especialmente aquí, advierte Gilson20 en su co-
mentario, que, frecuentemente: “algunos teólogos, con la mejor intención del mundo,

¿EXISTE UN ORDEN DE LA CREACIÓN? 15

14. Ibid, 6, resp.
15. Simonne Weil, L’enracinement, Paris, Gallimard 1949, p. 162.
16. San Mateo, Evangelio, 14, 25-31.
17. Ibid, 17, 20.
18. Rabi Mose ben Maimón, Guía de perplejos, 71; cfr. editado en castellano, Madrid, Editora Nacional

983, p. 199.
19. Etienne Gilson, La filosofía en la Edad Media, IX, cfr. en castellano, Madrid, Gredos 1965, pp. 555 y ss.
20. Ibid, La unidad de la experiencia filosófica, II, 1, pp. 57 y ss.



dan por verdad filosóficamente establecida que Dios es y hace todo, mientras que la
Naturaleza y el hombre nada son y nada hacen; llega entonces un filósofo que da va-
lor a la demostración hecha por el teólogo de la impotencia de la Naturaleza, pero
que exaspera aún tal debilidad”, y “llega lógicamente a la conclusión de que la Natu -
raleza está desprovista por completo de realidad y de inteligibilidad. El escepticismo
no puede ser evitado, en ese caso. Ahora bien, uno puede vivir sobre un escepticismo
filosófico mientras esté respaldado por una fe religiosa positiva. Pero si la fe desapa-
rece, ¿qué nos queda sino un escepticismo absoluto?”. 

En el ámbito cristiano John Duns Scott21, con referencia al orden de la naturaleza,
diferenció la perspectiva de los filósofos y la que él mismo, como teólogo, considera-
ba: “Si Dios pudiera causar cualquier efecto fuera del orden de las causas en el uni-
verso, este orden no sería simplemente necesario. Luego tampoco sería esencial; lo
que según los filósofos es inconveniente.” Y, en sus respuestas correspondientes, efec-
túa esta precisión22: “El filósofo pone este poder necesariamente unido al acto porque
entre los extremos absolutamente necesarios hay relación absolutamente necesaria”,
y “necesaria con necesidad de inmutabilidad”, “de inevitabilidad”. En cambio: “El teó -
logo disiente”… “no afirma que Dios mueve el cielo necesariamente, sólo afirma que lo
puede mover en tiempo infinito”.

La diferencia de las posiciones del Doctor Sutil y el Doctor Común ha sido muy
bien precisada por Gilson23 y resumida con toda precisión por Truyol24: “según Escoto,
el orden de la naturaleza no ha sido instaurado por Dios porque su intelecto se lo ha-
ya mostrado bueno en sí, sino que, por el contrario, es bueno porque Dios lo ha queri-
do”. A su juicio, la potencia ordenada y la potencia absoluta coinciden en Dios, “ya
que su voluntad es ley y el hecho de que Dios obrase de otra manera implicaría que
daba una nueva ley. En Santo Tomás, por el contrario, la potencia absoluta de Dios es
una simple hipótesis, porque la voluntad divina aparece vinculada a la divina sabidu-
ría, actuando necesariamente como potencia ordenada. En consonancia con ello está
la tendencia de Escoto a reducir el ámbito de las verdades cognoscibles por la razón y
a separar, con mayor vigor que el Aquinate, la esfera de la filosofía y la revelación”.

Tal mayor separación la convierte en radical Guillermo de Ockham –discípulo de
Escoto y como él franciscano–, tanto que el orden natural queda disuelto en un mero
nominalismo. Si para su maestro las ideas están subordinadas a la voluntad divina,
según Ockham las ideas no existen. Los universales no tienen realidad, son meros
nombres; y puesto que concibe a Dios radicalmente simple, no hay ideas divinas, su
esencia no es fuente de ideas –como para Escoto– ni lugar de ideas –como para Santo
Tomás de Aquino–; y, apoyado en esa omnipotencia absoluta de Dios, Ockham llegó a
un empirismo radical, no ligado por necesidad natural alguna, sino abierto a todas las
probabilidades de hecho25.

El nominalismo, con indudables antecedentes en los sofistas y atomistas griegos y,
en el siglo V, en Boecio, fue designado ya con esta denominación en el siglo XI por el
Obispo de Compiegne, Roscelino, y, después de que, en el siglo XIV, se impusiera en
la filosofía de Guillermo de Ockham, prevalece después, en la concepción de la cien-
cia en la Modernidad.

JUAN BERCHMANS VALLET DE GOYTISOLO16

21. Juan Duns Escoto, Quaestiones quodlibetales, 7, 2, 46; cfr. en castellano, Madrid, B.A.C. 1968, p. 271.
22. Ibid, p. 288.
23. Gilson, La filosofía de la Edad Media, IX, pp. 535 y ss.
24. Antonio Truyol Serra, Historia de la filosofía del derecho. De los orígenes a la Baja Edad Media, III, C,

III, Madrid, Rev. de Occidente 1954, pp. 250 y ss.
25. G. de Ockham, Sentencias 14.



Según Guillermo de Ockham26 el límite de no contradecirse, puesto a la potencia
absoluta de Dios, queda tan reducido que no se opone a que incluso Dios pueda orde-
nar al hombre el odio contra Él, que, en este caso y desde el momento en que Él lo
mandara, sería una acción buena y misericordiosa. Así desaparece también el princi-
pio escotista de la “consonancia”, única base para inducir, según Escoto, el derecho
natural. Pero, además, Ockham niega que exista un orden en la naturaleza ni siquiera
en la mente de Dios. Según él, las denominaciones dadas a los universales no son sino
signos expresivos, nombres, que sirven lingüísticamente para connotar la concurren-
cia de varios fenómenos singulares, significando un conocimiento confuso, imperfec-
to y parcial, indiferenciado de los individuos comprendidos en la denominación. Así
trasladó al mundo del lenguaje y del pensamiento lo que por el realismo metódico se
observa cómo géneros y especies de las cosas y cómo orden ínsito en ellas.

De ese modo, la res cogitans, el mundo del pensamiento, se separa del mundo de las
cosas, res extensa, al reducir ésta a la materia inerte e informe, a la que aquélla –mo vida
por la voluntad de Dios o de los hombres– debe configurar y poner en movimiento.

La separación de ambos mundos, el del espíritu y el de las cosas, conllevó una
contraposición entre idealistas –con Descartes27 a su cabeza– y de empiristas28.

Entre éstos últimos, Francis Bacon aplicó a las ciencias humanas el nuevo método
que Galileo había utilizado para las ciencias físicas, resolutivo-compositivo o analítico-
sintético. Pretendía el Señor de Berulam29 que el hombre conquistara la naturaleza;
que sólo debería ser tenida en consideración para vencer su resistencia a ese pretendi-
do dominio del hombre. Cómo nominalista, desechaba las causas formales y finales, a
las que calificó de “vírgenes estériles”; pero, en cambio, consideraba que la causalidad
eficiente, entendida mecánicistamente, es la única categoría explicativa de los fenóme-
nos sociales. Por eso en el hombre debe decaer la función de la praxis y prevalecer la
operatividad de la poiésis y la teckné. El homo faver, gracias al progreso conseguido por
esa vía, se antepone y desplaza al homo sapiens.

El nominalismo alcanza su máximo vigor con Hobbes30, para quien todo entendi-
miento y todo progreso lingüístico resultan de convenciones, por las que se asigna
sentido y contenido a las palabras, lo mismo que se impone un orden a la sociedad
humana. En su manera de operar partió del análisis del hombre aislado, en estado
asocial y del análisis de sus sensaciones; y no de sentido ni razón naturales capaces de
enjuiciar moralmente lo bueno y lo malo.

La realidad de las causas materiales y las eficientes –afirmada por F. Bacon– que
habían sido puesta de antemano en duda por Ockham31 –planteando que tal vez resul-
taba únicamente de una ilación psicológica32–, sería revisada por Hume, que no veía
en ellas sino una “idea relacionada o asociada con una impresión presente”33 que nos

¿EXISTE UN ORDEN DE LA CREACIÓN? 17

26. Cfr. mi Metodología de la determinación del derecho, I Perspectiva histórica, 119-120, Madrid, Centro
Cultural Ramón Areces 1994, pp. 335-345.

27. Ibid 178, pp. 573-576.
28. Cfr. mi estudio Contraste entre un texto de Baldo y otro de Hume, A.R.A.J. y L. 27, p. 141 y mi

Metodología de la ciencia expositiva y explicativa del derecho, I La ciencia del derecho a lo largo de su historia,
86, desde el texto que lleva la nota 30 hasta el final, Madrid, Fundación Cultural del Notariado 2000, p. 508.

29. Cfr. mi Metodología de la determinación del derecho, I Perspectiva histórica, 176, pp. 566-570 y II Parte
sistemática, 31, Madrid, Centro de Estudios Ramón Areces-Consejo General del Notariado 1996, p. 149.

30. Cfr. Perspectiva histórica 120, pp. 338 y La ciencia del derecho a lo largo de su historia, Madrid,
Fundación Cultural del Notariado, 2000, 59, pp. 337 y ss.

31. Ockham, loc. ult. cit.
32. Perspectiva histórica, 119-120, pp. 334-343.
33. Contraste entre un texto de Baldo y otro de Hume, A.R.A.J. y L. 27, p. 141 y La ciencia del derecho a lo



hace creer en la conjunción causal de ciertos objetos porque nos aparecen siempre
unidos34.

El descarte por el nominalismo de que exista un orden ínsito en las cosas creadas,
no sólo captable por la física sino más allá de ella por la metafísica, repercutió, inclu-
so, en la concepción del orden físico del universo. Este, que fue muy debatido en la
Modernidad –sobretodo por Newthon y Clarke con Leibniz–, tenía por trasfondo la
escisión entre res extensa y res cogitans, radicante en ese caso en la mente divina35. Ese
dualismo del mundo de la mente y el de las cosas, lo superó Spinoza, en un monismo
panteista, pero cayó en un determinismo universal, en el cual se confunden Dios y la
naturaleza, mente y cuerpo resultan dos modos finitos de ser, dos atributos de la sus-
tancia divina36.

Con ésto se produce el fenómeno que Michel Villey37 ha denominado la “rebelión
de las cosas”. Frente al intento de “dominar” las cosas –aunque sea “obedeciéndolas”
en lo que se estime su “línea inatacable de resistencia”– se origina en la concepción
nominalista una corrupción maximalista de las cosas. El mismo Villey, explica este
“extraño fenómeno”, como “curioso castigo del orgullo humano”. El pensamiento mo -
 derno “había creído restituir al hombre el dominio de la producción del derecho, libe-
rando el derecho de la naturaleza sin tener que pedir a ésta sino informaciones técni-
cas”; pero llega un momento en que “la naturaleza olvidada se venga, expulsada de la
teoría de las fuentes del derecho, vuelve como el demonio del Evangelio, siete veces
más fuerte; readmitida la naturaleza de las cosas como simple sirvienta se hace dueña
del derecho”. Así había ocurrido con Spinoza y, en el siglo XIX, ocurre con Marx y el
marxismo38.

Esta losa continua pesando sobre la filosofía moderna a pesar de los esfuerzos de
sus figuras cumbre, Kant y Hegel principalmente, porque se parte de un camino equi-
vocado, el que tomó al apartarse del realismo metódico, con consecuencias muy gra-
ves, especialmente para el derecho, confundido con la ley y monopolizado por el
Estado. Michel Villey39 lo ha observado con claridad: “Cuando se ha errado de camino
y se ha llegado a un impase […] mejor que perderse sin resultado en las fragosidades
de la derecha o de la izquierda, es retroceder hasta la encrucijada. Es decir, en nuestra
moderna situación, puede resultar tal vez lo más corto remontarse el gran debate filo-
sófico de la escolástica medieval, al momento decisivo de elegir entre Santo Tomás y
Ockham, en el momento en que el nominalismo y el realismo cruzaron sus espadas.”

Reconozco que en el segundo tercio y en la mitad del tercero del siglo XX, algunos
autores alemanes, singularmente Helmut Coing, Heinrich Henkel, Karl Larenz y so-
bre todo Arthur Kaufmann40, han avanzado mucho en su intento de recuperar la no-

JUAN BERCHMANS VALLET DE GOYTISOLO18

largo de su historia, 86, desde el texto que lleva la nota 30 hasta el final, p. 508.
34. Cfr. Perspectiva histórica, 178, pp. 573-576.
35. Perspectiva histórica, 176, pp. 566-570 y Parte sistemática 31, p. 149.
36. Cfr. mi libro Montesquieu. Leyes, gobiernos y poderes, Madrid, Cívitas 1986, cap. II, 2, pp. 85 y ss.,

donde observo las explicaciones de Descartes, Newton, Leibniz, Spinoza y Malebranche, y 3, pp. 88 y ss.,
donde recojo la crítica de Montesquieu en especial a Spinoza.

37. Michel Villey, La nature des coses dans l’histoire et la philosophie du droit, en “Droit et nature des co-
ses Travaux du Coloque de philosophie du droit comparé” (Universidad de Toulouse 16-21 septiembre
1964), Paris, Dalloz 1965, 1, 3, pp. 78 y ss.

38. Cfr. Parte sistemática, 32, pp. 155-160.
39. Michel Villey, La formation de la pensée juridique moderne. Cours d’histoire de la philosophie du droit,

Paris, Eds. Montchrestien 1968, Primera parte, II, Conclusión, pp. 269 y s.
40. Cfr. mi Metodología de la ciencia expositiva y explicativa del derecho II Ordenación sistemática, 1º,

Madrid, Fundación Cultural del Notariado 2002, 46, pp. 204, desde el texto que lleva la nota 34 hasta el final
del epígrafe, p. 206 y 48, pag. 212 y ss., en especial nota 58 bis, pp. 213 y s. por lo que se refiere a A. Kauf -
mann.



ción clásica de la natura rei, la Natur der Sache, la naturaleza de la cosa en singular,
con una perspectiva realista, considerando las cosas como elementos de orden y es-
tructura, preformas del derecho pero que requieren ulteriores conformaciones y esti-
maciones valorativos. Pero no alcanzan la plenitud que tiene la rerum natura clásica
con su orden universal. Coing lo reconoce explícitamente, al entender que de la consi-
deración de la naturaleza de la cosa no se llega a obtener la “intelección del concluso
orden que nos resolvería definitivamente los problemas dejados abiertos por el estu-
dio de la idea del derecho. La naturaleza de la cosa nos ofrece sólo elementos de orde-
nación, pero no un orden como tal”. Sí acepta que “nos lleva al conocimiento de la
materia con la que tiene que operar el orden jurídico”; pues, “la vida social no es una
masa plenamente informe sino que tiene ya ciertas estructuras propias en las que tie-
ne que basarse el orden jurídico”. Ahí se detiene.41

Ocurre que para estas ulteriores conformaciones los citados por autores –como
otras veces hemos recordado42– operan idealistamente en el plano superior de los
principios ético-jurídicos y de los valores hasta el punto de encuentro ascendente des-
de las cosas; y, en cambio, siguen el realismo metódico sólo en el plano inferior de la
Natur der Sache, según ellos entienden la naturaleza de la cosa. Así estos autores se
diferencian, en su modo de operar, del método seguido por el genuíno realismo metó-
dico, en que éste no razona en dos niveles distintos, sino en un único recorrido com-
pleto del conocimiento, en un repetido ir y venir de las cosas a la mente y de la mente
a las cosas. Para ese realismo metódico, incluso los primeros principios ético-natura-
les son captados de la realidad, por sindéresis, al producirse un contacto entre el ful-
gor obiecti y la lumen mentis43.

3 ¿En qué medida es asequible el conocimiento de la naturaleza de las cosas?

Esta cuestión ha sido muy discutida y ha tenido respuestas muy distintas.

a) Según el nominalismo, la pregunta es ociosa; pues, si no existe naturaleza de las
cosas con su orden, fines y valores, no cabe conocerla. Sólo estima posible conocer
científicamente las cosas singulares y las estudia para someterlas al dominio técnico
de los hombres a fin de lograr vencer su resistencia.

b) Conforme el realismo filosófico –cabe conocer los universales; pero, en el modo
cognoscitivo, discrepan metódicamente sus dos direcciones metódicas, la realista y
las idealistas.

Según el idealismo de Platón, existe en la naturaleza un orden formal –los univer-
sales son esferas del mismo– y un orden dinámico que es infundido por el logos a las
cosas. Ese conocimiento del logos, lo trae nuestra alma de la caverna en la que, en su
vida ultraterrena, se hallan las almas antes de encarnarse. Del logos viene el sol de
ideas que resplandecen en nuestra mente e ilumina las cosas mostrándonos su orden
y las causas de ese orden. Ese logos, con su sol de ideas, nos permite descubrir la na-
turaleza formal de las cosas. 

¿EXISTE UN ORDEN DE LA CREACIÓN? 19

del epígrafe, p. 206 y 48, pag. 212 y ss., en especial nota 58 bis, pp. 213 y s. por lo que se refiere a A. Kauf -
mann.

41. Respecto la distinción entre natura rei, naturaleza de la cosa en singular o Natur del Sache, y rerum
natura o naturaleza de todas las cosas con su orden universal, cfr. mi vol. ult. cit., 46, pp. 203-205.

42. Cfr. Parte sistemática 35, c, párrafo final, p. 181 y La ciencia del derecho a lo largo de su historia 139,
párrafo final, p. 830.

43. Cfr. mi comunicación Concreción de los principios ético-naturales en principios generales del derecho
y su reflejo en la interpretación, I, A.R.A.C.M. y P. 73, 1995-1996, p. 196 in fine y ss. o recogido a continua-
ción de Qué es el derecho natural, Madrid, Speiro 1977, pp. 85 in fine y ss.



El cristianismo –según explicaría San Agustín– considera que el orden de las cosas
se halla determinado en la ley eterna. Ahora bien, según Santo Tomás de Aquino, con-
forme su realismo metódico –como veremos–, ese orden se halla reflejado en las cosas,
a partir de las cuales el hombre puede acceder a su conocimiento, por partes y en par-
te. Por el contrario, Francisco Suárez no sólo rechaza la cognoscibilidad directa de la
ley eterna, sino que también rechaza que nos sea asequible por mediación de las cosas,
y estima que sólo nos es cognoscible por mediación de otra ley: la divina positiva, al-
gunas leyes humanas justas y, sobre todo, por la ley natural, que –según él– se halla
escrita en nuestra mente en forma de mandatos, que podemos leer en ella, con una re-
flexión más atenta incluso en caso de cambio en la materia a que cada ley se refiere44.

c) El existencialismo de Heidegger discrepa tanto del idealismo como del realismo
metódicos.

Acepta del idealismo que “el ser y la "realidad" sólo son "en la conciencia"” y en su
“comprender”, y que “el ser no puede explicarse por medio de ningún ente”. Pero re-
chaza el idealismo, en tanto éste “erige la exégesis de la realidad en el vacio”, “en la
medida en que queda por explicar qué quiere decir ontológicamente esta misma com-
prensión del ser, cómo es posible y su inherencia a la constitución del "ser ahí"”. 

Del realismo dice que, en principio, la proposición ontológico-existenciaria parece
coincidir con su tesis de que el mundo exterior es “realmente”, “ante los ojos”. Pero
discrepa de él, fundamentalmente porque el realismo –dice– “tiene la "realidad" del
"mundo" por menesterosa de prueba, pero, al par, susceptible de ella”; y, especialmen-
te, porque el realismo intenta “explicar ónticamente la "realidad" por medio de relacio -
nes "causales" entre lo real”45. En especial, rechaza la definición de la verdad como
adequatio intelectus et res, formulada por Santo Tomás de Aquino (De interpr. 1, 16, a,
6), por considerarla “muy general y vacua”. A su juicio, el conocer “se comprueba ver-
dadero cuando se “asegura su verdad”, “en el curso del fenómeno de la comprobación”:
“Una proposición es verdadera significa descubre el ente en sí mismo. Pro-pone, mues-
tra, "permite ver"” al “ente en su "estado de descubierto". El "ser verdadero" (la verdad)
de la proposición ha de entenderse como "ser descubridora". La verdad no tiene, pues,
en absoluto, la estructura de una concordancia entre el conocer y el objeto, en el sen-
tido de una adecuación de un "ente" (sujeto) a otro ente(objeto)”46.

En contra de esta posición de Heidegger se han manifestado, entre otros autores,
Sciacca47, Millán Puelles48 y Colomer49, cuyas opiniones he tratado de sistematizar en
el volúmen II de la Metodología de la determinación del derecho50.

Lo cierto es que Heidegger, de una parte, no quiere ir más allá del Dasein –o sea el
“ser-ahí” o “estar-ahí”–, por lo cual no concibe el conocimiento sino existenciaria-
mente. No sobrepasa el nominalismo, y no busca sino el “descubrimiento” del senti-
do (Sinn) de lo real del mundo exterior. De la realidad, según Kant, sólo captamos
los fenómenos que encasillamos en conceptos mentales, y Heidegger pretende que

JUAN BERCHMANS VALLET DE GOYTISOLO20

44. Cfr. Perspectiva histórica 147-148, pp. 431-441.
45. Martín Heidegger, El ser y el tiempo, 43, a; Cfr. en castellano, México, Fondo de Cultura Económica,

8ª reimpresión 1991, pp. 227 y ss.
46. Ibid, 44 a, pp. 235 y ss.
47. Michele Federico Sciacca, La filosofía hoy, 4ª ed., Madrid, Escelicer 1973, cap. V, pp. 292 y 306 y ss.
48. Antonio Millán Puelles, Léxico filosófico, voz “Verdad del conocimiento”, Madrid, Rialp 1984, pp.

583 y ss. 
49. Eusebi Colomer, El pensamiento alemán de Kant a Heidegger, vol III, Barcelona, Herder 1990, caps.

IX y X, pp. 509-670.
50. Parte sistemática, 102 bis, p. 529, 22, pp. 99 y ss.; y 160, pp. 840 y ss.



des-velemos, des-cubramos el sentido de lo real de este mundo, “estando-ahí” en “es-
tado abierto”, con una serie de referencias, haciéndolo desde nuestra indigencia y
nuestra temporalidad de seres limitados. 

Sin duda, Heidegger ha traído al conocer una mayor penetración existenciaria,
con el “ser ahí”, en el “estado abierto” del sujeto y el “estado de descubierto” de los en-
tes intramundados. Aunque él mismo viene a reconocer la necesidad de un juicio de
adecuación, sin embargo, debido a su punto de partida nominalista, no considera que
nuestro conocer se obtenga por una reflexión originaria, en la imagen de su universal,
sino como un acto que retrocede sobre un acto anterior, en el cual recela que pudo
haber error.

En efecto, en su consideración de nuestra indigencia, dice51: “A la constitución del
"ser ahí" es inherente la caida”, el hallarse “perdido en el "mundo"”. “Lo descubierto y
abierto se halla en el modo de "estado de desfigurado" y "estado cerrado" por obra de
habladurías, la avidez de novedades y la ambigüedad. El "ser relativamente a los en-
tes" no está extinto, pero si arrancado a sus raíces”. De ahí –advierte– que “el "ser ahí"
necesita esencialmente apropiarse en forma expresa lo ya descubierto, defendiéndolo
así contra el "parecer" y la "desfiguración" y asegurarse reiteradamente el "estado des-
cubierto" de ello”.

Esa posibilidd de desfiguración parece que es el motivo por el cual Heidegger no
reconoce más “verdad” que la existencial, no admite la intelectiva de la adaequatio res
et intellectus y rechaza que se identifiquen por su universal intelectualmente las cosas
singulares, o sea en imagen por su género y especie.

A su vez, Heidegger52 ve un remedio de la temporalidad del hombre, en la tradi-
ción, o sea en “una existencia transmitida”; pero, recela de ella y, por eso, exige “el re-
troceso a posibilidades de "ser ahí", "sido ahí"”, que “se funde existencialmente en "el
precursor estado de resuelto"; pues, únicamente en éste, se hace la elección que deja
en libertad para pugnar, para seguir, ser fiel a lo reiterable”, sin que, con esa reitera-
ción, se “abandone al pasado”. O sea, parte de una tradición existenciaria, no de la
tradición de un conocimiento intelectivo; puesto que –advierte– esa tradición puede
llegar desfigurada respecto de la realidad y, en ese caso, es preciso la “revocación de lo
que en él hoy sigue actuando como pasado”.

d) En cambio, el realismo metódico, si bien considera que nos es inasequible el
fundamento y el ser último de todas las cosas, entiende que esto no implica que no
podamos saber algo de todas ellas, en general, y, en particular, de cada cosa, al menos
en lo que es suficiente para guiar nuestra conducta en este mundo. Tenemos un cono-
cimiento parcial e inseguro, en el que a veces progresamos y otras retrocedemos, en
medio de una inmensa ignorancia; pero no por eso podemos desechar lo que sabe-
mos, ni desistir de tratar de conocer más.

En ese contexto Santo Tomás de Aquino53 reconocía que nunca conoceremos tantas
cosas que no podamos conocer más; por lo cual, ni actual ni habitualmente el hombre
puede alcanzar lo infinito; pues, nuestra intelección no abarca sino lo que puede ser
entendido sucesivamente, una parte después de la otra, ya que las especies inteligibles
entran sucesivamente en nuestro entendimiento que no puede abarcar en acto muchas
cosas simultaneamente. El objeto del entendimiento –sigue en la cuestión siguiente54–

¿EXISTE UN ORDEN DE LA CREACIÓN? 21

51. Heidegger, op. últ. cit., 44 b, pp. 242 y ss.
52. Ibid, 74, pp. 416 y s.
53. Santo Tomás de Aquino, S. Th. 10, 86, 2.
54. Ibid, 87, 3.



es el ser y la verdad; pero, a diferencia de los ángeles, no podemos conocerlos inmedia-
tamente, porque el objeto de nuestro entendimiento durante esta vida no es cualquier
verdad sino únicamente el ser y la verdad considerados en las cosas materiales, a tra-
vés de las cuales llegamos a los conocimientos que nos son asequibles.

El mismo Aquinatense al tratar de la ley eterna, comienza por reconocer55 que “no
podemos conocer las cosas de Dios en sí mismas; pero se nos manifiestan por sus
efectos, como indican aquellas palabras de la epístola a los romanos. "Las cosas invi-
sible de Dios son alcanzadas mediante el conocimiento de las cosas creadas"”. Y si-
gue56: “Si bien todos, según su capacidad, conocen la ley eterna de la manera que he-
mos expuesto, nadie puede comprenderla totalmente, porque no puede manifestarse
plenamente a través de sus efectos. Por eso, no es necesario que todo el que conoce la
ley eterna de la manera expuesta conozca con perfección el orden en que están colo-
cadas admirablemente todas las cosas”. Y advierte57: “una cosa puede entenderse de
dos maneras: Primera: de modo que una facultad cognoscitiva juzgue de su propio
efecto como lo expresa Job: "¿No juzga de los sonidos el oído y del sabor el paladar
del que come?". Es a este género de juicio al que alude el Filósofo [Aristóteles] al decir
que "cada uno juzga bien lo que conoce" a saber: juzgando si es verdadero lo que pro-
pone. Segunda, al modo que un superior juzga del inferior con un juicio práctico, es
decir, si debe ser así o si no debe ser así; y de esta manera nadie puede enjuiciar la ley
eterna”.

Siglos después, Giambattista Vico58 diría que el conocimiento de la verdad de las
cosas (su vero o verum) sólo lo conoce plenamente Dios que las ha hecho (fatto o fac-
tum) y de las cuales reune y dispone todos sus elementos intrínsecos y extrínsecos. En
contraste con este conocimiento, que parangona con una imagen sólida, en relieve,
contrasta el saber que el hombre tiene de las cosas que ha hecho, y fundamentalmen-
te de la historia civil o de las naciones, que alcanza a conocer en imagen plana, asi co-
mo en una pintura, cuando consigue un saber cierto (certo o certum) de cómo ha sido
hecha. 

O sea, resumiendo lo dicho por estos dos autores, cabe decir que el hombre puede
lograr un conocimiento superficial, incompleto, provisional, en el que puede progre-
sar –aunque también retroceder– partiendo de los fenómenos que manifiestan las co-
sas; y de las consecuencias que observa puede aproximarse algo a sus causas. Así se
puede alcanzar el conocimiento en una medida suficiente para guiarse, aunque sea
tanteando, vacilantemente, en su actividad práctica individual y social. El más ele-
mental sentido común nos dice que es preferible partir de ahí, a excusarnos de que
absolutamente nada podemos saber, y, por ello, afirmar que es necesario construir
nuestro mundo social humano y tratar de hacerlo –e incluso el entorno físico en que
nos hallamos y vivimos– arbitrariamente, conforme queremos o según nos dicte nues-
tra sola razón abstracta.

En la perspectiva de la física cuántica actual, Igor Bogdanov59 repite la frase del fí-
sico norteamericano Heinz Pagels que dice: “Yo creo que el universo es un mensaje
redactado en un código secreto, un código cósmico, y que la tarea del científico con-
siste en descifrar ese código”. Pienso que esta misma tarea que, desde el campo de la

JUAN BERCHMANS VALLET DE GOYTISOLO22

55. Ibid, 10-20, 93, 2, ad 1.
56. Ibid, ad 2.
57. Ibid, ad 3.
58. Vico, Dell' antichisima sapienza italica I, IX, II, en “Opere”, ed. cuidada por Fausto Nicolini, Milán-

Nápoles, Ricardo Ricardi 1953, pp. 248 y ss. y 251 y ss.
59. Igor Bogdanov, en diálogo con Jean Gitton, en Dieu et la cience, Paris, Grasset 1991, p. 184.



astrofísica al de la microbiología y de la física cuántica, compete a los especialistas en
esas ciencias, paralelamente en el campo de las ciencias humanas es la que corres-
ponde a su respectivos cultivadores.

4. La imagen mental que tenemos de la naturaleza de las cosas y de cada cosa

¿Cuál es la imagen mental que de la naturaleza de las cosas y de cada cosa nos for-
mamos? ¿Cómo la captamos?.

Si rumiamos lo que en el apartado anterior hemos visto, podemos percatarnos de
que existen evidentes diferencias en las diversas escuelas en el modo de concebir la ima-
gen mental de las cosas. Y no solamente las hay entre quienes de uno u otro modo man-
tienen la existencia y cognoscibilidad de la naturaleza de las cosas, sino también entre
quienes, negando su realidad, o su cognoscibilidad por mediación de las cosas sensi-
bles, creen que pueden conocerse intelectivamente mediante una intuición eidética.

Hace años, reflexionando en torno de lo que -al escribir la Parte sistemática de mi
Metodología de la determinación del derecho- había comprendido acerca de los diver-
sos modos de concebir la imagen general de la naturaleza de las cosas y la específica
de cada cosa, sintéticamente expuse60 –en orden inverso al que ahora seguiré– la si-
guiente tridistinción de estas encontradas concepciones: 

– Una achaca al realismo que estereotipa la naturaleza de las cosas, fijándola en
nuestra cabeza como en una diapositiva, a la cual pretendemos adecuar todas las co-
sas. Esta visión es –creo– la que Heidegger acusa al realismo de tenerla y la rechaza a
la par que a él.

– Otra, entiende que todo cuanto percibimos viene a sernos reflejado en esa espe-
cie de espejo interior del que había hablado Leibniz. Es la perspectiva –entiendo yo–
en la que Heidegger, “estando ahí” en “estado abierto”, trata de ver reflejadas las cosas
del mundo exterior.

– La tercera, que pienso es la genuinamente empleada por el realismo metódico,
entiende que, en una especie de pantalla interior, siempre abierta y receptiva, configura-
mos las percepciones de los fenómenos que captamos con nuestros sentidos externos,
a las que el sentido común –raíz común de todos los sentidos– unifica, la figurativa di-
seña poniéndolas en relación con las imágenes que tenemos atesoradas en la memoria,
y nuestra cogitativa estima, indicándonos la conducta que debemos tener respecto de
la cosa, hecho o acto reflejados en la pantalla. En ella operamos intelectualmente,
comparando los objetos intelegidos que captamos del modo indicado con las imáge-
nes, más o menos universales y tipificadas, que tenemos en la memoria, pero en la
configuración las cuales inciden, también, esas nuevas imágenes.

De ese modo, si bien a veces en aquéllas encuadramos las figuras de las cosas sin-
gulares que captamos, otras veces la percepción de la imagen de éstas puede hacernos
modificar la previa configuración universal que tenemos de ellas, provocándonos am-
pliaciones, rectificaciones o acomodaciones.

Es muy posible que la imagen fija en diapositiva la tengan algunos filósofos que,
siendo realistas respecto de la existencia de los universales, son metódicamente idea-
listas e, incluso, algunos neotomistas que atienden a la letra algunos textos del Aqui -
na tense pero no siguen su método. Pero, esta visión no es la de Aristóteles ni la de
Santo Tomás.

¿EXISTE UN ORDEN DE LA CREACIÓN? 23

60. Introducción al tema “Dios y la naturaleza de las cosas”, 8; cfr. en VERBO 349-350, pp. 884 y s.



El Estagirita61 señala cuál es el doble movimiento cognoscitivo por el que se produ-
ce nuestro conocimiento de los singulares, que explicaría ampliadamente Santo Tomás
de Aquino62 diferenciando: Primero, “el movimiento de la parte sensitiva que termina
en la mente, como ocurre en el movimiento que va desde las cosas hasta el alma”; y
que, “por cierta reflexión”, la mente sigue este proceso: “al conocer su objeto, que es de
alguna naturaleza universal, vuelve sobre el conocimiento de su propio acto; ulterior-
mente, sobre la especie que es principio de su acto; y, en fin, sobre la imagen –phantas-
mata– de la que se origina la especie, y así logra algún conocimiento singular”. Se gun -
do: “el movimiento, que va del alma hacia las cosas, empieza en la mente y pasa a la
parte sensitiva, en cuanto la mente rige las facultades inferiores”, y “penetra en los sin-
gulares mediante la razón individual”.

Victorino Rodríguez63 resume que estas consideraciones, explicando que nuestro
entendimiento “emplea los fantasmas –imágenes mentales– de dos maneras”:

“Primero, recibiendo de ellos la ciencia, lo cual ocurre en aquellos que aún no tie-
nen ciencia, conforme un movimiento que va de las cosas al alma.

”Segundo, según el movimiento que parte del alma hacia las cosas, en cuanto usa
de los fantasmas como ejemplos en los que ve lo que considera, de lo cual ya tenía antes
ciencia habitual”.

De otra manera, Juan de Santo Tomás64 mostró porque es necesario volver del con-
cepto universal al singular. La razón es –dice– porque aquél de ningún modo “agota la
significación de la voz”, por lo cual es “concepto no ultimado”, pues “representa una
voz que tiene muchas significaciones”, que “no están en el concepto formalmente, sino
objetivamente”, debido a los muchos accidentes variantes en cada singular.

JUAN BERCHMANS VALLET DE GOYTISOLO
Académico de Número de las Reales Academias

de Jurisprudencia y Legislación y de Ciencias Morales y Políticas

JUAN BERCHMANS VALLET DE GOYTISOLO24

61. Aristóteles, Metafísica, 1, 1.
62. Santo Tómas de Aquino, De veritate, 10, 5, en rel. III, Sent. 14, 3, 3.
63. Victorino Rodríguez, Los sentidos internos, Barcelona, P.P.U. 1993, p. 134.
64. Juan de Santo Tomás, Ars logica-Secunda pars super libros perihermineias. Cinco libros priorum, ed.

cit., quaest. XXXIII, art. IV, pp. 209 y ss.


