¢,Existe un orden de la creacion? ; Esta reflejado
en la natura rerum? ;Es asequible al hombre?

1. Planteamiento general del tema

Las tres preguntas que formula el titulo de este breve estudio plantea tres cuestio-
nes. Las dos primeras son 6nticas y la tercera es ontolégica y gnoseoldgica. Esta se re-
fiere al modo de su conocimiento por el hombre y a su expresién ontolégica de la rea-
lidad éntica de ese orden.

Trataré en estas lineas de mostrar: 1°, cuéles han sido las diversas respuestas dadas a
la primera pregunta por el voluntarismo, por el nominalismo y por el realismo; 2°, si es
asequible a los hombres el conocimiento de la naturaleza de las cosas, y 3°, cudl es c6-
mo se forma la imagen mental que tenemos de la naturaleza de las cosas y de cada cosa.

2. ¢Existe un orden universal insito en las cosas en la Creacion divina?

Es de destacar que algunos filsofos griegos, desde ciertos presocraticos, se plan-
tearon la cuestion inversa. ¢(Cudl es la causa del orden que refleja el universo? Es de-
cir, dieron por sentado que existe este orden y se cuestionaron cudl era su origen.

Aristételes nos lo narra y asume la respuesta dada por algunos presocraticos':
“Cuando hubo un hombre que proclamé que en la naturaleza, al modo que sucede
con los animales, habfa una inteligencia causa del concierto y del orden universal, pa-
reci6 que este hombre era el tnico que estaba en el pleno uso de su razén, en contras-
te con las divagaciones de sus predecesores”.

“Sabemos, sin que ofrezca duda, que Anaxagoras se consagré al examen de este
punto de vista de la ciencia. Puede decirse, sin embargo, que Hermotino de Clazéme-
nas lo indicé primero. Estos dos filésofos alcanzaron, pues, la concepcién de la Inte-
ligencia y establecieron que la causa del orden es, a un mismo tiempo, el principio de
los seres y la causa que les imprime el movimiento”.

Después de Anaxéagoras y Hermotino, pero antes de Aristételes, lo habia dicho Pla-
tén?, quién en su demostracion del origen divino de las leyes, partia de la prueba ra-
cional de la existencia divina: “ahi estdn la tierra y el sol y las estrellas y el universo
entero y las estaciones tan hermosamente ordenadas y distribuidas en meses y afos”.

Por boca del cretense Clemens, Platén® sigue sosteniendo, que las leyes “existen
por naturaleza o por algo no inferior a la naturaleza si en verdad, conforme a un recto
razonamiento, son criaturas de la inteligencia”.

1. Aristételes, Metafisica, 1, 111, in fine.
2. Platon, Las leyes, X, 886.
3. Ibid, 890, d.

ESPIRITU LIV (2005) 13-24



14 JUAN BERCHMANS VALLET DE GOYTISOLO

En Roma como fuente primera del conocimiento del ius, o iusti et iniusti scientia
—tal como de Ulpiano recoge el Digesto‘~ se consideré la “divinarum et humanarum re-
rum notitiae”.

Cicerén’® explicé el fundamento universal del derecho y de las leyes, de suerte que
el llamado derecho civil, es decir, el de la civitas, “queda reducido, diriamos, a una
parte de proporciones muy pequenas’... “deduciéndolo de la naturaleza del hombre”.

“Muchos doctos varones -sigue- estiman hay que tomar como punto de partida la
ley, y quiza sea logico siempre que se entienda que, como ellos la definen, la ley es “la
razon fundamental insita en la naturaleza, que ordena lo que hay que hacer y prohibe
lo contrario”. Tal razén, una vez se concreta y afirma en la mente humana, es ley.” El
principio constitutivo del derecho —afiade’- se toma “de aquella ley fundamental que
nacié para todos los siglos, antes de que se escribiera ninguna ley o de que se organi-
zara ninguna ciudad”.

“La ley de verdad —comenta D’Ors’-es la ratio divina que el hombre sabio descubre
en la misma naturaleza.” Y cita, a este respecto, este texto fundamental de Cicerén®:
“prudentium esse legem cuius ea vis sit, ut recte facere iubet vetat delinquere”.Y, aposti-
lla D’Ors, que es una “regula iuris atque iniuriae”; y es la “mens ratioque prudentis”.

Cicerén explicé® que “este animal previsor, sagaz, ingenioso, agudo, dotado de me-
moria, lleno de razén y consejo que llamamos hombre, fue engendrado por el altisi-
mo dios, con una condicién verdaderamente privilegiada. Sélo €él, entre tantas razas 'y
variedades de seres animados, participa de razén y pensamiento”’[...] “razén que, al
alcanzar su perfecto desarrollo, se llama justicia, sabiduria”; que “es comun a dios y
al hombre, la comunién superior entre dios y el hombre es la razén”, “la recta razén”.

Ya en el Bajo Medievo, Santo Tomds de Aquino'® explicé que “todo el conjunto del
Universo esta sometido al gobierno de la ley divina. Por consiguiente, esa razon del
gobierno de todas las cosas, existente en Dios como supremo monarca del universo,
tiene caracter de ley. Y como la razén divina no concibe nada en el tiempo, sino que
su concepcion es eterna, por fuerza la ley que tratamos debe llamarse eterna”. “Por
tanto —concluye'- la concepcion eterna de la ley divina tiene razén de ley eterna en
cuanto aplicada por Dios al gobierno de aquellas cosas que El conoce con anteriori-
dad.” Y “se llama providencia? la razén del orden de las cosas a sus fines”.

Antes, el mismo Aquinatense, en S. Th., 103, dedica esta quaesto completamente a
De gubernatione rerum in communi, donde, en su primera respuesta, dice®: “Algunos
filésofos antiguos negaron el gobierno del mundo, afirmando que todas las cosas suce-
dian por casualidad. Pero esto claramente es insostenible, pues el orden del universo
manifiesta claramente que el mundo estd gobernado, y la perfeccién tdltima de cada
cosa se cifra en la consecucion de su fin, lo que requiere su gobierno en ese sentido”. Y

4. Ulpiano, Dig, 1, 1, 110, §2: “Iurisprudentia est divinarum et humanarum rerum notitiae, iusti atque
iniusti scientia”.

5. Marco Tulio Cicerén, De legibus, I, 17 y 18.

6. Ibid, 19, in fine.

7. Alvaro d'Ors, Introduccion a Las leyes de Cicer6n, Madrid, IEP 1953, p. 31.

8. Cicerdn, op. cit., I, 19.

9. Ibid, 22 y 23; cfr. también 26 y 33.

10. Santo Tomas de Aquino, S. Th., 1*-2*, 91, 1, resp. Cfr. también 93, 11, 1, resp.

11. Ibid, ad 1.

12. Ibid, 1, 22, resp.

13. Ibid, 1,103, 1, resp.



¢EXISTE UN ORDEN DE LA CREACION? 15

en ese gobierno, advierte', debe considerarse, en primer lugar, “el plan de la goberna-
cién, que es la providencia propiamente dicha”.

Ese plan divino en el orden de las cosas, no abarca sélo las cosas materiales sino
también las espirituales. C6mo intuy6 con su fina sensibilidad femenina la, ya con-
versa, Simone Weil®: “Seria muy extrafio que el orden de las cosas materiales refleja-
ra mejor la sabiduria divina que el de las cosas del alma. Lo contrario es la verdad”. El
logos “a medida en que uno se eleva, crece en vigor y precision”.

La cuestion tiene mucha hondura y enlaza la teologia de la historia, contemplada
por San Agustin y por Bossuet, con la filosofia de la historia, observada por Santo
Tomas de Aquino y por Giambattista Vico. Me ha hecho pensar en esto el pasaje evan-
gélico que narra' cuando, en una noche de tormenta caminando sobre las aguas,
Jesus se acerco a la barca en la que se hallaban los ap6stoles, y les dijo: “Cobrad ani-
mo: soy yo, no tengais miedo”. Pedro respondié: Sefor si eres td, mandanos ir a ti so-
bre las aguas”. Y él le dijo “Ven”. Pedro bajé de la barca e iba caminando sobre el
agua para llegar a Jests. Pero viendo la fuerza del viento se atemorizé, y empezando a
hundirse, dio voces diciendo: “Sefior salvame”. Al punto Jesus extendi6 la mano, le
cogi6 del brazo y le dijo: “Hombre de poca fe, ¢por qué has titubeado?”.

Es decir, Jesus no reprende a Pedro por ir contra el orden de las cosas materiales
sino por su poca fe, o sea por no seguir con su fe el orden de las cosas espirituales,
conforme el cual la fe puede mover montafias'.

El orden natural de todas las cosas ya fue negado en Grecia por los atomistas y, se-
gun refirié el rabino cordobés Maiménides'®. “Los antiguos mutaclines, tanto griegos
cristianizados como musulmanes, razonaron en filosoffa partiendo de sus concepcio-
nes teolégicas, de modo tal que “no se atuvieron primordialmente en sus proposicio-
nes a lo que es manifiesto en el ente, antes bien lo consideraron como [...] debia ser, a
fin de poder utilizarlo, como demostraciéon de su opinién, o, al menos, impedir que
fuera rebatida”.

Esa contraposicién entre filosofia y teologia también la hallamos en el pensamien-
to islamico- como explica Gilson®. “De que el Profeta, de acuerdo con la Tradicién,
habia dicho “lo primero que Dios creé fue el Pensamiento o Razén”, dedujeron algu-
nos teélogos mahometanos que la especulacion era uno de los deberes de los fieles;
argumento, éste, paralelo a un texto similar de los escritos de Berengario de Tours. En
cambio, para otros tedlogos mahometanos, “todo lo que fuese mas all4 de la ensenan-
za ética corriente era herejia [...] porque la fe debe ser obediencia y no [...] conoci-
miento”; actitud analoga a la de un numeroso grupo de teélogos cristianos posterio-

”
res.”.

Algacel, en su famosa Destruccion de los fildsofos, escrita hacia 1090, fue el mejor
expositor de esa tesis. A ella contesté Averroes, con su Destruccion de la destruccion.
En lo que, a este respecto, nos interesa especialmente aqui, advierte Gilson® en su co-
mentario, que, frecuentemente: “algunos te6logos, con la mejor intencién del mundo,

14. Ibid, 6, resp.

15. Simonne Weil, L'enracinement, Paris, Gallimard 1949, p. 162.

16. San Mateo, Evangelio, 14, 25-31.

17. Ibid, 17, 20.

18. Rabi Mose ben Maimén, Guia de perplejos, 71; cfr. editado en castellano, Madrid, Editora Nacional
983, p. 199.

19. Etienne Gilson, La filosofia en la Edad Media, IX, cfr. en castellano, Madrid, Gredos 1965, pp. 555 y ss.

20. Ibid, La unidad de la experiencia filoséfica, 11, 1, pp. 57 y ss.



16 JUAN BERCHMANS VALLET DE GOYTISOLO

dan por verdad filos6ficamente establecida que Dios es y hace todo, mientras que la
Naturaleza y el hombre nada son y nada hacen; llega entonces un filésofo que da va-
lor a la demostracién hecha por el te6logo de la impotencia de la Naturaleza, pero
que exaspera aun tal debilidad”, y “llega l6gicamente a la conclusién de que la Natu-
raleza esta desprovista por completo de realidad y de inteligibilidad. El escepticismo
no puede ser evitado, en ese caso. Ahora bien, uno puede vivir sobre un escepticismo
filos6fico mientras esté respaldado por una fe religiosa positiva. Pero si la fe desapa-
rece, ¢qué nos queda sino un escepticismo absoluto?”.

En el 4&mbito cristiano John Duns Scott*, con referencia al orden de la naturaleza,
diferenci6 la perspectiva de los fil6sofos y la que él mismo, como tedlogo, considera-
ba: “Si Dios pudiera causar cualquier efecto fuera del orden de las causas en el uni-
verso, este orden no seria simplemente necesario. Luego tampoco serfa esencial; lo
que segun los filésofos es inconveniente.” Y, en sus respuestas correspondientes, efec-
tda esta precision®: “El filésofo pone este poder necesariamente unido al acto porque
entre los extremos absolutamente necesarios hay relacién absolutamente necesaria”,
y “necesaria con necesidad de inmutabilidad”, “de inevitabilidad”. En cambio: “El te6-
logo disiente”... “no afirma que Dios mueve el cielo necesariamente, sélo afirma que lo
puede mover en tiempo infinito”.

La diferencia de las posiciones del Doctor Sutil y el Doctor Comtn ha sido muy
bien precisada por Gilson? y resumida con toda precisién por Truyol?*: “segiin Escoto,
el orden de la naturaleza no ha sido instaurado por Dios porque su intelecto se lo ha-
ya mostrado bueno en si, sino que, por el contrario, es bueno porque Dios lo ha queri-
do”. A su juicio, la potencia ordenada y la potencia absoluta coinciden en Dios, “ya
que su voluntad es ley y el hecho de que Dios obrase de otra manera implicaria que
daba una nueva ley. En Santo Tomas, por el contrario, la potencia absoluta de Dios es
una simple hipétesis, porque la voluntad divina aparece vinculada a la divina sabidu-
ria, actuando necesariamente como potencia ordenada. En consonancia con ello estd
la tendencia de Escoto a reducir el &mbito de las verdades cognoscibles por la razén y
a separar, con mayor vigor que el Aquinate, la esfera de la filosofia y la revelacion”.

Tal mayor separacion la convierte en radical Guillermo de Ockham —discipulo de
Escoto y como €l franciscano-, tanto que el orden natural queda disuelto en un mero
nominalismo. Si para su maestro las ideas estan subordinadas a la voluntad divina,
segin Ockham las ideas no existen. Los universales no tienen realidad, son meros
nombres; y puesto que concibe a Dios radicalmente simple, no hay ideas divinas, su
esencia no es fuente de ideas ~como para Escoto- ni lugar de ideas ~como para Santo
Tomas de Aquino-; y, apoyado en esa omnipotencia absoluta de Dios, Ockham llegé a
un empirismo radical, no ligado por necesidad natural alguna, sino abierto a todas las
probabilidades de hecho®.

El nominalismo, con indudables antecedentes en los sofistas y atomistas griegos v,
en el siglo V, en Boecio, fue designado ya con esta denominacion en el siglo XI por el
Obispo de Compiegne, Roscelino, y, después de que, en el siglo XIV, se impusiera en
la filosofia de Guillermo de Ockham, prevalece después, en la concepcién de la cien-
cia en la Modernidad.

21. Juan Duns Escoto, Quaestiones quodlibetales, 7, 2, 46; cfr. en castellano, Madrid, B.A.C. 1968, p. 271.

22. Ibid, p. 288.

23. Gilson, La filosofia de la Edad Media, X, pp. 535 y ss.

24. Antonio Truyol Serra, Historia de la filosofia del derecho. De los origenes a la Baja Edad Media, 111, C,
III, Madrid, Rev. de Occidente 1954, pp. 250 y ss.

25. G. de Ockham, Sentencias 14.



¢EXISTE UN ORDEN DE LA CREACION? 17

Segtn Guillermo de Ockham? el limite de no contradecirse, puesto a la potencia
absoluta de Dios, queda tan reducido que no se opone a que incluso Dios pueda orde-
nar al hombre el odio contra El, que, en este caso y desde el momento en que El lo
mandara, seria una accién buena y misericordiosa. Asi desaparece también el princi-
pio escotista de la “consonancia”, tinica base para inducir, segtin Escoto, el derecho
natural. Pero, ademas, Ockham niega que exista un orden en la naturaleza ni siquiera
en la mente de Dios. Segtn él, las denominaciones dadas a los universales no son sino
signos expresivos, nombres, que sirven lingiiisticamente para connotar la concurren-
cia de varios fendmenos singulares, significando un conocimiento confuso, imperfec-
to y parcial, indiferenciado de los individuos comprendidos en la denominacién. Asi
trasladé al mundo del lenguaje y del pensamiento lo que por el realismo metédico se
observa como géneros y especies de las cosas y cémo orden insito en ellas.

De ese modo, la res cogitans, el mundo del pensamiento, se separa del mundo de las
cosas, res extensa, al reducir ésta a la materia inerte e informe, a la que aquélla -movida
por la voluntad de Dios o de los hombres- debe configurar y poner en movimiento.

La separacién de ambos mundos, €l del espiritu y el de las cosas, conllevé una
contraposicion entre idealistas —con Descartes” a su cabeza— y de empiristas®.

Entre éstos tltimos, Francis Bacon aplicé a las ciencias humanas el nuevo método
que Galileo habia utilizado para las ciencias fisicas, resolutivo-compositivo o analitico-
sintético. Pretendia el Sefior de Berulam® que el hombre conquistara la naturaleza;
que s6lo deberia ser tenida en consideracion para vencer su resistencia a ese pretendi-
do dominio del hombre. C6mo nominalista, desechaba las causas formales y finales, a
las que calificé de “virgenes estériles”; pero, en cambio, consideraba que la causalidad
eficiente, entendida mecanicistamente, es la tinica categoria explicativa de los fenéme-
nos sociales. Por eso en el hombre debe decaer la funcién de la praxis y prevalecer la
operatividad de la poiésis y la teckné. El homo faver, gracias al progreso conseguido por
esa via, se antepone y desplaza al homio sapiens.

El nominalismo alcanza su méximo vigor con Hobbes®, para quien todo entendi-
miento y todo progreso lingiiistico resultan de convenciones, por las que se asigna
sentido y contenido a las palabras, lo mismo que se impone un orden a la sociedad
humana. En su manera de operar partié del analisis del hombre aislado, en estado
asocial y del analisis de sus sensaciones; y no de sentido ni razén naturales capaces de
enjuiciar moralmente lo bueno y lo malo.

La realidad de las causas materiales y las eficientes —afirmada por F. Bacon- que
habian sido puesta de antemano en duda por Ockham®' —planteando que tal vez resul-
taba tnicamente de una ilacién psicol6gica®-, seria revisada por Hume, que no veia
en ellas sino una “idea relacionada o asociada con una impresion presente”® que nos

26. Cfr. mi Metodologia de la determinacion del derecho, 1 Perspectiva histérica, 119-120, Madrid, Centro
Cultural Ramén Areces 1994, pp. 335-345.

27. Ibid 178, pp. 573-576.

28. Cfr. mi estudio Contraste entre un texto de Baldo y otro de Hume, ARAJ. y L. 27, p. 141 y mi
Metodologia de la ciencia expositiva y explicativa del derecho, 1 La ciencia del derecho a lo largo de su historia,
86, desde el texto que lleva la nota 30 hasta el final, Madrid, Fundacién Cultural del Notariado 2000, p. 508.

29. Cfr. mi Metodologia de la determinacion del derecho, 1 Perspectiva histérica, 176, pp. 566-570 y 11 Parte
sistemdtica, 31, Madrid, Centro de Estudios Ramon Areces-Consejo General del Notariado 1996, p. 149.

30. Cfr. Perspectiva histérica 120, pp. 338 y La ciencia del derecho a lo largo de su historia, Madrid,
Fundacién Cultural del Notariado, 2000, 59, pp. 337 y ss.

31. Ockham, loc. ult. cit.

32. Perspectiva histérica, 119-120, pp. 334-343.

33. Contraste entre un texto de Baldo y otro de Hume, AR.AJ. y L. 27, p. 141y La ciencia del derecho a lo



18 JUAN BERCHMANS VALLET DE GOYTISOLO

hace creer en la conjuncién causal de ciertos objetos porque nos aparecen siempre
unidos*.

El descarte por el nominalismo de que exista un orden insito en las cosas creadas,
no sélo captable por la fisica sino més all4 de ella por la metafisica, repercuti6, inclu-
s0, en la concepcion del orden fisico del universo. Este, que fue muy debatido en la
Modernidad -sobretodo por Newthon y Clarke con Leibniz-, tenia por trasfondo la
escision entre res extensa y res cogitans, radicante en ese caso en la mente divina®. Ese
dualismo del mundo de la mente y el de las cosas, lo superé Spinoza, en un monismo
panteista, pero cay6 en un determinismo universal, en el cual se confunden Dios y la
naturaleza, mente y cuerpo resultan dos modos finitos de ser, dos atributos de la sus-
tancia divina®.

Con ésto se produce el fendmeno que Michel Villey”” ha denominado la “rebelién
de las cosas”. Frente al intento de “dominar” las cosas —aunque sea “obedeciéndolas”
en lo que se estime su “linea inatacable de resistencia’- se origina en la concepcién
nominalista una corrupcién maximalista de las cosas. El mismo Villey, explica este
“extrano fenémeno”, como “curioso castigo del orgullo humano”. El pensamiento mo-
derno “habia creido restituir al hombre el dominio de la produccién del derecho, libe-
rando el derecho de la naturaleza sin tener que pedir a ésta sino informaciones técni-
cas”; pero llega un momento en que “la naturaleza olvidada se venga, expulsada de la
teorfa de las fuentes del derecho, vuelve como el demonio del Evangelio, siete veces
mas fuerte; readmitida la naturaleza de las cosas como simple sirvienta se hace duefia
del derecho”. Asi habia ocurrido con Spinoza y, en el siglo XIX, ocurre con Marx y el
marxismo®*.

Esta losa continua pesando sobre la filosofia moderna a pesar de los esfuerzos de
sus figuras cumbre, Kant y Hegel principalmente, porque se parte de un camino equi-
vocado, el que tomo al apartarse del realismo metédico, con consecuencias muy gra-
ves, especialmente para el derecho, confundido con la ley y monopolizado por el
Estado. Michel Villey* lo ha observado con claridad: “Cuando se ha errado de camino
y se ha llegado a un impase [...] mejor que perderse sin resultado en las fragosidades
de la derecha o de la izquierda, es retroceder hasta la encrucijada. Es decir, en nuestra
moderna situacion, puede resultar tal vez lo mas corto remontarse el gran debate filo-
sofico de la escolastica medieval, al momento decisivo de elegir entre Santo Tomas y
Ockham, en el momento en que el nominalismo y el realismo cruzaron sus espadas.”

Reconozco que en el segundo tercio y en la mitad del tercero del siglo XX, algunos
autores alemanes, singularmente Helmut Coing, Heinrich Henkel, Karl Larenz y so-
bre todo Arthur Kaufmann®, han avanzado mucho en su intento de recuperar la no-

largo de su historia, 86, desde el texto que lleva la nota 30 hasta el final, p. 508.

34, Cfr. Perspectiva historica, 178, pp. 573-576.

35. Perspectiva histérica, 176, pp. 566-570 y Parte sistemdtica 31, p. 149.

36. Cfr. mi libro Montesquieu. Leyes, gobiernos y poderes, Madrid, Civitas 1986, cap. II, 2, pp. 85 y ss.,
donde observo las explicaciones de Descartes, Newton, Leibniz, Spinoza y Malebranche, y 3, pp. 88 y ss.,
donde recojo la critica de Montesquieu en especial a Spinoza.

37. Michel Villey, La nature des coses dans Uhistoire et la philosophie du droit, en “Droit et nature des co-
ses Travaux du Coloque de philosophie du droit comparé” (Universidad de Toulouse 16-21 septiembre
1964), Paris, Dalloz 1965, 1, 3, pp. 78 y ss.

38. Cfr. Parte sistemdtica, 32, pp. 155-160.

39. Michel Villey, La formation de la pensée juridique moderne. Cours d’histoire de la philosophie du droit,
Paris, Eds. Montchrestien 1968, Primera parte, II, Conclusion, pp. 269 y s.

40. Cfr. mi Metodologia de la ciencia expositiva y explicativa del derecho 11 Ordenacion sistemdtica, 1°,
Madrid, Fundacién Cultural del Notariado 2002, 46, pp. 204, desde el texto que lleva la nota 34 hasta el final
del epigrafe, p. 206 y 48, pag. 212 y ss., en especial nota 58 bis, pp. 213 y s. por lo que se refiere a A. Kauf-
mann.



¢EXISTE UN ORDEN DE LA CREACION? 19

cién clésica de la natura rei, la Natur der Sache, la naturaleza de la cosa en singular,
con una perspectiva realista, considerando las cosas como elementos de orden y es-
tructura, preformas del derecho pero que requieren ulteriores conformaciones y esti-
maciones valorativos. Pero no alcanzan la plenitud que tiene la rerum natura clasica
con su orden universal. Coing lo reconoce explicitamente, al entender que de la consi-
deracién de la naturaleza de la cosa no se llega a obtener la “inteleccion del concluso
orden que nos resolveria definitivamente los problemas dejados abiertos por el estu-
dio de la idea del derecho. La naturaleza de la cosa nos ofrece s6lo elementos de orde-
nacion, pero no un orden como tal”. Si acepta que “nos lleva al conocimiento de la
materia con la que tiene que operar el orden juridico”; pues, “la vida social no es una
masa plenamente informe sino que tiene ya ciertas estructuras propias en las que tie-
ne que basarse el orden juridico”. Ah{ se detiene.”

Ocurre que para estas ulteriores conformaciones los citados por autores —como
otras veces hemos recordado®- operan idealistamente en el plano superior de los
principios ético-juridicos y de los valores hasta el punto de encuentro ascendente des-
de las cosas; y, en cambio, siguen el realismo metédico sélo en el plano inferior de la
Natur der Sache, segun ellos entienden la naturaleza de la cosa. Asi estos autores se
diferencian, en su modo de operar, del método seguido por el genuino realismo meté-
dico, en que éste no razona en dos niveles distintos, sino en un tnico recorrido com-
pleto del conocimiento, en un repetido ir y venir de las cosas a la mente y de la mente
a las cosas. Para ese realismo metddico, incluso los primeros principios ético-natura-
les son captados de la realidad, por sindéresis, al producirse un contacto entre el ful-
gor obiecti y la lumen mentis®.

3 ¢En qué medida es asequible el conocimiento de la naturaleza de las cosas?
Esta cuestion ha sido muy discutida y ha tenido respuestas muy distintas.

a) Segun el nominalismo, la pregunta es ociosa; pues, si no existe naturaleza de las
cosas con su orden, fines y valores, no cabe conocerla. Sélo estima posible conocer
cientificamente las cosas singulares y las estudia para someterlas al dominio técnico
de los hombres a fin de lograr vencer su resistencia.

b) Conforme el realismo filoséfico —cabe conocer los universales; pero, en el modo
cognoscitivo, discrepan metédicamente sus dos direcciones metédicas, la realista y
las idealistas.

Segtn el idealismo de Platén, existe en la naturaleza un orden formal -los univer-
sales son esferas del mismo-y un orden dindmico que es infundido por el logos a las
cosas. Ese conocimiento del logos, lo trae nuestra alma de la caverna en la que, en su
vida ultraterrena, se hallan las almas antes de encarnarse. Del logos viene el sol de
ideas que resplandecen en nuestra mente e ilumina las cosas mostrandonos su orden
y las causas de ese orden. Ese logos, con su sol de ideas, nos permite descubrir la na-
turaleza formal de las cosas.

del epigrafe, p. 206 y 48, pag. 212 y ss., en especial nota 58 bis, pp. 213 y s. por lo que se refiere a A. Kauf-
mann.

41. Respecto la distincién entre natura rei, naturaleza de la cosa en singular o Natur del Sache, y rerum
natura o naturaleza de todas las cosas con su orden universal, cfr. mi vol. ult. cit., 46, pp. 203-205.

42. Cfr. Parte sistemdtica 35, ¢, parrafo final, p. 181y La ciencia del derecho a lo largo de su historia 139,
pérrafo final, p. 830.

43. Cfr. mi comunicacién Concrecion de los principios ético-naturales en principios generales del derecho
v su reflejo en la interpretacion, I, AR.A.C.M. y P. 73, 1995-1996, p. 196 in fine y ss. o recogido a continua-
cién de Qué es el derecho natural, Madrid, Speiro 1977, pp. 85 in fine y ss.



20 JUAN BERCHMANS VALLET DE GOYTISOLO

El cristianismo -segtin explicaria San Agustin- considera que el orden de las cosas
se halla determinado en la ley eterna. Ahora bien, segiin Santo Toméas de Aquino, con-
forme su realismo metédico —como veremos-, ese orden se halla reflejado en las cosas,
a partir de las cuales el hombre puede acceder a su conocimiento, por partes y en par-
te. Por el contrario, Francisco Sudrez no sélo rechaza la cognoscibilidad directa de la
ley eterna, sino que también rechaza que nos sea asequible por mediaciéon de las cosas,
y estima que sélo nos es cognoscible por mediacién de otra ley: la divina positiva, al-
gunas leyes humanas justas y, sobre todo, por la ley natural, que —segtin él- se halla
escrita en nuestra mente en forma de mandatos, que podemos leer en ella, con una re-
flexién mas atenta incluso en caso de cambio en la materia a que cada ley se refiere*.

¢) El existencialismo de Heidegger discrepa tanto del idealismo como del realismo
metddicos.

Acepta del idealismo que “el ser y la "realidad" sélo son "en la conciencia" y en su
“comprender”, y que “el ser no puede explicarse por medio de ningtn ente”. Pero re-
chaza el idealismo, en tanto éste “erige la exégesis de la realidad en el vacio”, “en la
medida en que queda por explicar qué quiere decir ontolégicamente esta misma com-

prension del ser, coémo es posible y su inherencia a la constitucién del "ser ahi"”.

Del realismo dice que, en principio, la proposicién ontol6gico-existenciaria parece
coincidir con su tesis de que el mundo exterior es “realmente”, “ante los ojos”. Pero
discrepa de él, fundamentalmente porque el realismo —-dice- “tiene la "realidad" del
"mundo” por menesterosa de prueba, pero, al par, susceptible de ella”; y, especialmen-
te, porque el realismo intenta “explicar énticamente la "realidad" por medio de relacio-
nes "causales" entre lo real”®. En especial, rechaza la definicién de la verdad como
adequatio intelectus et res, formulada por Santo Tomas de Aquino (De interpr. 1, 16, a,
6), por considerarla “muy general y vacua”. A su juicio, el conocer “se comprueba ver-
dadero cuando se “asegura su verdad”, “en el curso del fenémeno de la comprobacién”:
“Una proposicion es verdadera significa descubre el ente en si mismo. Pro-pone, mues-
tra, "permite ver"” al “ente en su "estado de descubierto". El "ser verdadero" (la verdad)
de la proposicion ha de entenderse como "ser descubridora". La verdad no tiene, pues,
en absoluto, la estructura de una concordancia entre el conocer y el objeto, en el sen-
tido de una adecuacién de un "ente" (sujeto) a otro ente(objeto)”.

En contra de esta posicién de Heidegger se han manifestado, entre otros autores,
Sciacca’, Millan Puelles® y Colomer*, cuyas opiniones he tratado de sistematizar en
el volumen 11 de la Metodologia de la determinacién del derecho™.

Lo cierto es que Heidegger, de una parte, no quiere ir mas alla del Dasein o sea el
“ser-ahi” o “estar-ahi”-, por lo cual no concibe el conocimiento sino existenciaria-
mente. No sobrepasa el nominalismo, y no busca sino el “descubrimiento” del senti-
do (Sinn) de lo real del mundo exterior. De la realidad, segin Kant, sélo captamos
los fenémenos que encasillamos en conceptos mentales, y Heidegger pretende que

44, Cfr. Perspectiva historica 147-148, pp. 431-441.

45. Martin Heidegger, El ser y el tiempo, 43, a; Cfr. en castellano, México, Fondo de Cultura Econémica,
8% reimpresion 1991, pp. 227 y ss.

46. Ibid, 44 a, pp. 235y ss.

47. Michele Federico Sciacca, La filosofia hoy, 4* ed., Madrid, Escelicer 1973, cap. V, pp. 292 y 306 y ss.

48. Antonio Millan Puelles, Léxico filosdfico, voz “Verdad del conocimiento”, Madrid, Rialp 1984, pp.
583 yss.

49. Eusebi Colomer, El pensamiento alemdn de Kant a Heidegger, vol 111, Barcelona, Herder 1990, caps.
IX 'y X, pp. 509-670.

50. Parte sistemdtica, 102 bis, p. 529, 22, pp. 99 y ss.; y 160, pp. 840 y ss.



¢EXISTE UN ORDEN DE LA CREACION? 21

des-velemos, des-cubramos el sentido de lo real de este mundo, “estando-ahi” en “es-
tado abierto”, con una serie de referencias, haciéndolo desde nuestra indigencia y
nuestra temporalidad de seres limitados.

Sin duda, Heidegger ha traido al conocer una mayor penetracién existenciaria,
con el “ser ahi”, en el “estado abierto” del sujeto y el “estado de descubierto” de los en-
tes intramundados. Aunque él mismo viene a reconocer la necesidad de un juicio de
adecuacion, sin embargo, debido a su punto de partida nominalista, no considera que
nuestro conocer se obtenga por una reflexion originaria, en la imagen de su universal,
sino como un acto que retrocede sobre un acto anterior, en el cual recela que pudo
haber error.

En efecto, en su consideracion de nuestra indigencia, dice’': “A la constitucion del
"ser ahi" es inherente la caida”, el hallarse “perdido en el "mundo"”. “Lo descubierto y
abierto se halla en el modo de "estado de desfigurado" y "estado cerrado" por obra de
habladurias, la avidez de novedades y la ambigiiedad. El "ser relativamente a los en-
tes" no estd extinto, pero si arrancado a sus raices”. De ahi —advierte- que “el "ser ahi"
necesita esencialmente apropiarse en forma expresa lo ya descubierto, defendiéndolo
asi contra el "parecer" y la "desfiguracion" y asegurarse reiteradamente el "estado des-
cubierto" de ello”.

Esa posibilidd de desfiguraciéon parece que es el motivo por el cual Heidegger no
reconoce mas “verdad” que la existencial, no admite la intelectiva de la adaequatio res
et intellectus y rechaza que se identifiquen por su universal intelectualmente las cosas
singulares, o sea en imagen por su género y especie.

A su vez, Heidegger” ve un remedio de la temporalidad del hombre, en la tradi-
cién, o sea en “una existencia transmitida”; pero, recela de ella y, por eso, exige “el re-
troceso a posibilidades de "ser ahi", "sido ahi"”, que “se funde existencialmente en "el
precursor estado de resuelto"; pues, tinicamente en éste, se hace la eleccién que deja
en libertad para pugnar, para seguir, ser fiel a lo reiterable”, sin que, con esa reitera-
cién, se “abandone al pasado”. O sea, parte de una tradicién existenciaria, no de la
tradiciéon de un conocimiento intelectivo; puesto que —advierte- esa tradicién puede
llegar desfigurada respecto de la realidad y, en ese caso, es preciso la “revocacion de lo
que en €l hoy sigue actuando como pasado”.

d) En cambio, el realismo metédico, si bien considera que nos es inasequible el
fundamento y el ser ultimo de todas las cosas, entiende que esto no implica que no
podamos saber algo de todas ellas, en general, y, en particular, de cada cosa, al menos
en lo que es suficiente para guiar nuestra conducta en este mundo. Tenemos un cono-
cimiento parcial e inseguro, en el que a veces progresamos y otras retrocedemos, en
medio de una inmensa ignorancia; pero no por eso podemos desechar lo que sabe-
mos, ni desistir de tratar de conocer mas.

En ese contexto Santo Tomds de Aquino™ reconocia que nunca conoceremos tantas
cosas que no podamos conocer mas; por lo cual, ni actual ni habitualmente el hombre
puede alcanzar lo infinito; pues, nuestra inteleccién no abarca sino lo que puede ser
entendido sucesivamente, una parte después de la otra, ya que las especies inteligibles
entran sucesivamente en nuestro entendimiento que no puede abarcar en acto muchas
cosas simultaneamente. El objeto del entendimiento —sigue en la cuestién siguiente™-

51. Heidegger, op. ult. cit., 44 b, pp. 242 y ss.
52. Ibid, 74, pp. 416 y s.

53. Santo Tomés de Aquino, S. Th. 10, 86, 2.
54. Ibid, 87, 3.



22 JUAN BERCHMANS VALLET DE GOYTISOLO

es el ser y la verdad; pero, a diferencia de los dngeles, no podemos conocerlos inmedia-
tamente, porque el objeto de nuestro entendimiento durante esta vida no es cualquier
verdad sino unicamente el ser y la verdad considerados en las cosas materiales, a tra-
vés de las cuales llegamos a los conocimientos que nos son asequibles.

El mismo Aquinatense al tratar de la ley eterna, comienza por reconocer® que “no
podemos conocer las cosas de Dios en si mismas; pero se nos manifiestan por sus
efectos, como indican aquellas palabras de la epistola a los romanos. "Las cosas invi-
sible de Dios son alcanzadas mediante el conocimiento de las cosas creadas". Y si-
gue®: “Si bien todos, segin su capacidad, conocen la ley eterna de la manera que he-
mos expuesto, nadie puede comprenderla totalmente, porque no puede manifestarse
plenamente a través de sus efectos. Por eso, no es necesario que todo el que conoce la
ley eterna de la manera expuesta conozca con perfeccién el orden en que estan colo-
cadas admirablemente todas las cosas”. Y advierte’: “una cosa puede entenderse de
dos maneras: Primera: de modo que una facultad cognoscitiva juzgue de su propio
efecto como lo expresa Job: "¢No juzga de los sonidos el oido y del sabor el paladar
del que come?". Es a este género de juicio al que alude el Fil6sofo [Aristételes] al decir
que "cada uno juzga bien lo que conoce" a saber: juzgando si es verdadero lo que pro-
pone. Segunda, al modo que un superior juzga del inferior con un juicio practico, es
decir, si debe ser asi o si no debe ser asf; y de esta manera nadie puede enjuiciar la ley
eterna”.

Siglos después, Giambattista Vico®® diria que el conocimiento de la verdad de las
cosas (su vero o verum) sélo lo conoce plenamente Dios que las ha hecho (fatto o fac-
tum) y de las cuales reune y dispone todos sus elementos intrinsecos y extrinsecos. En
contraste con este conocimiento, que parangona con una imagen sélida, en relieve,
contrasta el saber que el hombre tiene de las cosas que ha hecho, y fundamentalmen-
te de la historia civil o de las naciones, que alcanza a conocer en imagen plana, asi co-
mo en una pintura, cuando consigue un saber cierto (certo o certum) de cémo ha sido
hecha.

0 sea, resumiendo lo dicho por estos dos autores, cabe decir que el hombre puede
lograr un conocimiento superficial, incompleto, provisional, en el que puede progre-
sar —aunque también retroceder- partiendo de los fen6menos que manifiestan las co-
sas; y de las consecuencias que observa puede aproximarse algo a sus causas. Asi se
puede alcanzar el conocimiento en una medida suficiente para guiarse, aunque sea
tanteando, vacilantemente, en su actividad practica individual y social. EI més ele-
mental sentido comtn nos dice que es preferible partir de ahi, a excusarnos de que
absolutamente nada podemos saber, vy, por ello, afirmar que es necesario construir
nuestro mundo social humano y tratar de hacerlo —e incluso el entorno fisico en que
nos hallamos y vivimos- arbitrariamente, conforme queremos o segtin nos dicte nues-
tra sola razén abstracta.

En la perspectiva de la fisica cuédntica actual, Igor Bogdanov® repite la frase del fi-
sico norteamericano Heinz Pagels que dice: “Yo creo que el universo es un mensaje
redactado en un cédigo secreto, un codigo cdésmico, y que la tarea del cientifico con-
siste en descifrar ese cddigo”. Pienso que esta misma tarea que, desde el campo de la

55. Ibid, 10-20,93, 2, ad 1.

56. Ibid, ad 2.

57. 1bid, ad 3.

58. Vico, Dell' antichisima sapienza italica 1, IX, II, en “Opere”, ed. cuidada por Fausto Nicolini, Miléan-
Népoles, Ricardo Ricardi 1953, pp. 248 y ss. y 251 y ss.

59. Igor Bogdanov, en didlogo con Jean Gitton, en Dieu et la cience, Paris, Grasset 1991, p. 184.



¢EXISTE UN ORDEN DE LA CREACION? 23

astrofisica al de la microbiologia y de la fisica cuéntica, compete a los especialistas en
esas ciencias, paralelamente en el campo de las ciencias humanas es la que corres-
ponde a su respectivos cultivadores.

4. La imagen mental que tenemos de la naturaleza de las cosas vy de cada cosa

¢Cual es la imagen mental que de la naturaleza de las cosas y de cada cosa nos for-
mamos? ¢Cémo la captamos?.

Si rumiamos lo que en el apartado anterior hemos visto, podemos percatarnos de
que existen evidentes diferencias en las diversas escuelas en el modo de concebir la ima-
gen mental de las cosas. Y no solamente las hay entre quienes de uno u otro modo man-
tienen la existencia y cognoscibilidad de la naturaleza de las cosas, sino también entre
quienes, negando su realidad, o su cognoscibilidad por mediacién de las cosas sensi-
bles, creen que pueden conocerse intelectivamente mediante una intuicién eidética.

Hace afios, reflexionando en torno de lo que -al escribir la Parte sistemdtica de mi
Metodologia de la determinacion del derecho- habia comprendido acerca de los diver-
sos modos de concebir la imagen general de la naturaleza de las cosas y la especifica
de cada cosa, sintéticamente expuse® —en orden inverso al que ahora seguiré- la si-
guiente tridistincion de estas encontradas concepciones:

- Una achaca al realismo que estereotipa la naturaleza de las cosas, fijandola en
nuestra cabeza como en una diapositiva, a la cual pretendemos adecuar todas las co-
sas. Esta vision es —creo— la que Heidegger acusa al realismo de tenerla y la rechaza a
la par que a él.

- Otra, entiende que todo cuanto percibimos viene a sernos reflejado en esa espe-
cie de espejo interior del que habia hablado Leibniz. Es la perspectiva —entiendo yo-

en la que Heidegger, “estando ahi” en “estado abierto”, trata de ver reflejadas las cosas
del mundo exterior.

- La tercera, que pienso es la genuinamente empleada por el realismo metddico,
entiende que, en una especie de pantalla interior, siempre abierta y receptiva, configura-
mos las percepciones de los fen6menos que captamos con nuestros sentidos externos,
a las que el sentido comtin -raiz comun de todos los sentidos- unifica, la figurativa di-
sefia poniéndolas en relacién con las imagenes que tenemos atesoradas en la memoria,
y nuestra cogitativa estima, indicandonos la conducta que debemos tener respecto de
la cosa, hecho o acto reflejados en la pantalla. En ella operamos intelectualmente,
comparando los objetos intelegidos que captamos del modo indicado con las image-
nes, mas o menos universales y tipificadas, que tenemos en la memoria, pero en la
configuracion las cuales inciden, también, esas nuevas imagenes.

De ese modo, si bien a veces en aquéllas encuadramos las figuras de las cosas sin-
gulares que captamos, otras veces la percepcion de la imagen de éstas puede hacernos
modificar la previa configuracién universal que tenemos de ellas, provocandonos am-
pliaciones, rectificaciones o acomodaciones.

Es muy posible que la imagen fija en diapositiva la tengan algunos filésofos que,
siendo realistas respecto de la existencia de los universales, son metédicamente idea-
listas e, incluso, algunos neotomistas que atienden a la letra algunos textos del Aqui-
natense pero no siguen su método. Pero, esta visién no es la de Aristételes ni la de
Santo Tomas.

60. Introduccién al tema “Dios y la naturaleza de las cosas”, 8; cfr. en VERBO 349-350, pp. 884 vy s.



24 JUAN BERCHMANS VALLET DE GOYTISOLO

El Estagirita® sefiala cudl es el doble movimiento cognoscitivo por el que se produ-
ce nuestro conocimiento de los singulares, que explicaria ampliadamente Santo Tomés
de Aquino® diferenciando: Primero, “el movimiento de la parte sensitiva que termina
en la mente, como ocurre en el movimiento que va desde las cosas hasta el alma”; y
que, “por cierta reflexion”, la mente sigue este proceso: “al conocer su objeto, que es de
alguna naturaleza universal, vuelve sobre el conocimiento de su propio acto; ulterior-
mente, sobre la especie que es principio de su acto; y, en fin, sobre la imagen -phantas-
mata- de la que se origina la especie, y asi logra algtin conocimiento singular”. Segun-
do: “el movimiento, que va del alma hacia las cosas, empieza en la mente y pasa a la
parte sensitiva, en cuanto la mente rige las facultades inferiores”, y “penetra en los sin-
gulares mediante la razén individual”.

Victorino Rodriguez® resume que estas consideraciones, explicando que nuestro
entendimiento “emplea los fantasmas —-imdgenes mentales— de dos maneras”:

“Primero, recibiendo de ellos la ciencia, lo cual ocurre en aquellos que atin no tie-
nen ciencia, conforme un movimiento que va de las cosas al alma.

"Segundo, segin el movimiento que parte del alma hacia las cosas, en cuanto usa
de los fantasmas como ejemplos en los que ve lo que considera, de lo cual ya tenia antes
ciencia habitual”.

De otra manera, Juan de Santo Tomds®* mostré porque es necesario volver del con-
cepto universal al singular. La razén es -dice- porque aquél de ningtin modo “agota la
significacién de la voz”, por lo cual es “concepto no ultimado”, pues “representa una
voz que tiene muchas significaciones”, que “no estan en el concepto formalmente, sino
objetivamente”, debido a los muchos accidentes variantes en cada singular.

JUAN BERCHMANS VALLET DE GOYTISOLO
Académico de Niimero de las Reales Academias
de Jurisprudencia y Legislacién y de Ciencias Morales y Politicas

61. Aristoteles, Metafisica, 1, 1.

62. Santo Témas de Aquino, De veritate, 10, 5, en rel. 111, Sent. 14, 3, 3.

63. Victorino Rodriguez, Los sentidos internos, Barcelona, P.P.U. 1993, p. 134.

64. Juan de Santo Tomas, Ars logica-Secunda pars super libros perihermineias. Cinco libros priorum, ed.
cit., quaest. XXXIII, art. IV, pp. 209 y ss.



