“Por gracia habéis sido salvados” (Ef2,5).
Una comparacion entre la pers‘i)ectiva tomista
y el protestantismo a propdsito de la justificacion

Lucas Pablo Prieto

La conmemoracién simbdlica del V centenario de la reforma es sin duda un
momento doloroso que nos recuerda la escisiéon profunda que padeci6 la cris-
tiandad en los albores de la edad moderna, pero es también una ocasién privile-
giada para trabajar (sin falsos irenismos) por aquella unidad que pidi6 el Sefior
para su iglesia como signo ante los gentiles’. Y este camino hacia la unidad nos
exige no s6lo buscar aquellos puntos en los que ambas confesiones coinciden,
sino también las diferencias fundamentales que han provocado la divisién.

En esta direccién podemos primero preguntarnos, ;cémo se llegé a esa
situacién? Obviamente los condicionamientos son multiples y no pode-
mos pensar que un viraje de tal magnitud se produjera por generacién es-
pontanea. Sin duda influyé la disolucién del orden medieval con el con-
siguiente surgimiento de nuevas estructuras socio-politicas, la decadencia
moral generalizada al interior de la Iglesia (tanto en la cabeza como en los
miembros), lo mismo que la mundanidad de la corte pontificia, entre otros
muchos factores?, pero no podemos olvidar que la reforma protestante no
fue tanto una respuesta a los problemas morales de la época.

Articulo recibido el dia 6 de febrero de 2017 y aceptado para su publicacién el 22 de
febrero de 2017.

! Trabajo que, por cierto, se ha realizado con mucho fruto desde el siglo pasado; cf. J.

VILLAR, La declaracion comiin luterano-catdlica sobre la doctrina de la justificacion, 101-
129; A. LANE, Justification by faith in Catholic-Protestant dialogue, 87-126; PONTIFICIO
CONSEJO PARA LA PROMOCION DE LA UNIDAD DE LOS CRISTIANOS — FEDERACION
LUTERANA MUNDIAL, Del Conflicto a la Comunidn, 17-24.

2 Cf. A. PEREZ-MOSSO, Apuntes de Historia de la Iglesia III (préxima aparicién); H.
JEDIN, Manual de Historia de la Iglesia, 43-52.

Espiritu LXVI (2017) - n.° 153 - 123-143



124 Lucas Pablo Prieto

Elabandono de la doctrina sobre la gratuidad de la salvacién fue la acusa-
cién principal de Lutero contra la Iglesia romana. Segun el entonces monje
agustino, el pensamiento catdlico, manifestado en la teologia escolastica
post-aristotélica, habria caido en el (semi)-pelagianismo herético segun el
cual el hombre ejercia un papel auténomo en la obra de su redencién, apar-
tindose por tanto de la fe verdadera recibida de los apdstoles. La historio-
graffa posterior, remontdndose a Lutero, ha afirmado que esta diferencia
constituye el articulus stantis et cadentis Ecclesiae’, es decir, el punto liminar
que separa ambas confesiones.

Lo que late, sin embargo, en el planteamiento luterano es una concep-
cién particular sobre cémo puede (o no puede) articularse causalmente el
plano sobrenatural con el natural. Dicho simplemente, y adelantando nues-
tro andlisis, si la salvacion debe ser atribuida a la gracia divina (lo cual es ver-
dadero), entonces la criatura no tiene ahi cabida (lo cual es falso). En este
punto, manifestado de modo eminente en el problema de la justificacidn,
nos parece debe buscare el verdadero sustrato que distingue al catolicismo
de la reforma.

En el presente articulo intentaremos acercarnos a la diferencia funda-
mental entre catdlicos y protestantes (como sistemas teoldgicos) a partir
de la doctrina de la justificacién®. Para cllo ofreceremos primero (i) una
explicacién de la justificacion conforme al pensamiento de santo Tomds.
En segundo lugar (ii), investigaremos ¢l punto nuclear en torno al cual
se estructura la gratuidad de la salvacién y cémo de su oscurecimiento es
heredero Lutero. Esto nos permitird ver (iii) cémo la reaccién protestan-
te estd soportada en una particular manera de concebir la relacién entre
Dios y su creatura que es heredera de la escoldstica tardia y que ha condi-
cionado el pensamiento posterior. A modo de apéndice (iv), estudiaremos
tres casos particulares en los que puede verse como la verdadera perspec-
tiva tomista es una solucién anticipada de la dialéctica entre lo divino y lo
humano.

3 Cf. A. McGRATH, lustitia Dei. 4 History of the Christian Doctrine of Justification, vii.

* Nuestro interés primario no es resolver todos los puntos que en esta discusion se
presentan, sino ofrecer algunas perspectivas que puedan iluminar la comprension del
problema.



“Por gracia habéis sido salvados” (Ef2,5) 125

I. LA JUSTIFICACION COMO MEDICINA Y ELEVACION

En comparacidn al lugar que ha ocupado en la teologia posterior el pro-
blema de la justificacién, para la teologia medieval es un tema relativamente
marginal. Asi, por ejemplo, santo Tomds lo aborda en la Summa Theologiae
como un efecto de la gracia; el principal, ciertamente, pero que sigue a la
consideracién de la gracia en si misma. Este detalle, ademas de mostrarnos
la estructuracién rigurosa de su reflexién en torno a cémo el hombre pue-
de alcanzar su fin sobrenatural por un particular don de Dios, nos senala
también la clave desde donde debe leerse toda la cuestion. Al hablar de jus-
tificacion, no debe nunca olvidarse que es efecto de la accién benevolente
de Dios.

Al comenzar su exposicidn, santo Tomds precisa que el estado de justicia
debe entenderse como la recta ordenacion de las disposiciones del hombre
con respecto a Dios; por el entendimiento, en primer lugar, pero también
de toda su persona en la medida en que la superior de las facultades supone
la integracién de las inferiores®. Esta concepcidn, sin embargo, puede re-
sultar equivoca si se piensa luego la justificacién como un acto meramente
rectificativo. En efecto, si el hombre necesita ser justificado a causa de su
situacién postlapsaria (por la que se encuentra privado de la justicia ori-
ginal) y este contexto constituye nuestro nico horizonte, dificilmente se
comprendera la verdadera gratuidad de la redencién. Obviamente la teo-
logia, en cuanto inteligencia de la fe que reflexiona sobre el dato revela-
do, centrard su atencidn en esta circunstancia particular (y por eso estard
estrechamente ligada al problema de la conversion), pero deberd hacerlo
siempre en el marco mas amplio del designio divino para salvaguardar la
novedad del resultado. Dice santo Tomds:

La justicia en el hombre puede realizarse de dos modos. En primer lugar
(i), por modo de simple generacién, lo cual se realiza de la privacién a la for-
ma. Y seguin este modo la justificacién puede aplicarse incluso a aquellos que
no estan en pecado, cuando de esta manera reciben de Dios la justicia, tal

5 G. EMERY, Le théologie trinitaire de saint Thomas d Aquin, 460.463: “De méme que
le Verbe divin est le Verbe spirant ’'amour, la connaissance que procure la mission est une
connaissance qui s’accomplit dans ’'amour. Sans la charit¢, la connaissance ne reflete pas
la propriété du Verbe et ne permet pas de reconnaitre une mission du Fils [...]. Si I'on
ne connait le Fils que par un simple savoir extérieur ou par une foi morte, alors le Fils
n’habite pas les ceeurs et il n’est pas possédé”



126 Lucas Pablo Prieto

como se dice que Addn recibid la justicia original. De otro modo (ii), la jus-
ticia puede realizarse en el hombre segtin la razén de movimiento que es de
contrario a contrario. Y segun esto, la justiﬁcacién implica una cierta trans-
formacion del estado de injusticia al estado de justicia anteriormente descrita.
Y en este sentido hablamos aqui de la justificacién del impio, segiin aquello
del Apdstol a los Romanos: al que, sin trabajar, cree en aquel que justifica al
impio, etc. Y puesto que el movimiento mds se denomina segun el término ad
quem que por el término a quo, por ello a esta transformacién por la que uno
es constituido en el estado de justicia por la remision de los pecados, toma su
nombre del término ad quem y se llama justificacién del impio©.

La importancia de distinguir estos dos modos como el hombre puede
alcanzar la justicia reside en la distincidn que se establece entre (i) la dimen-
sidn elevante de la justificacidn y (ii) su dimensidn curativa. Es verdad que
en la situacién actual del hombre se da como restauracién de su naturaleza
caida, pero simpliciter loquendo, la justificacién mira mas a la introduccién
en un orden que supera nuestras fuerzas. De esta manera queda claro que
la gratuidad de la gracia no estd tanto en la devolucién de lo que culpable-
mente habiamos perdido, sino en la donacién de algo que jamas podriamos
haber alcanzado, lo cual es muy distinto. Addn también necesitd ser “justi-
ficado” (en su misma creacién), no porque su naturaleza incluyera alguna
imperfeccidn constitutiva, sino porque el designio divino fue conducirlo a
algo que estaba sobrepasaba su naturaleza finita.

Esta es la base para comprender correctamente la explicacién tomasiana
de la justificacién, porque para comprender bien la relacién que existe en-
tre naturaleza y gracia, hay que tener previamente una idea clara de lo que
constituye el término sobrenatural”. No estamos aqui hablando de un mis-
mo plano que se distingue en su interior por una diferencia de magnitud

¢ Cf. ToMAS DE AQUINO, Summa Theologiae I-11, q.113 a.l c. Las citas de santo

Tomds de Aquino estdn tomadas de la Opera Omnia en el website dirigido por Enrique
Alarcén: www.corpusthomisticum.org/iopera.html. Las traducciones son propias.

7 Dehecho, enlosinicios dela Edad Media la justificacién se pensé principalmente como
una liberacion del libre arbitrio: nuestra libertad se encontraba esclavizada y era necesario el
auxilio de Dios para poder evitar el pecado en el futuro. Pero vista solo en esta perspectiva,
podia quedar oculta la verdadera novedad de la gracia, y ficilmente podia oscilarse entre
un pelagianismo mds o menos explicito o un pesimismo natural sobre la condicién del
hombre. Cf. J. RIVIERE, Justification, 2042; B. LONERGAN, Grace and Freedom: operative
grace in the thought of St. Thomas Aquinas, 3-20; A. MCGRATH, lustitia Dei, 56-72.



“Por gracia habéis sido salvados” (Ef2,5) 127

(aun suponiendo que dicha distancia fuera infinita), sino de dos niveles dis-
tintos que pueden entrar en contacto solo por la libre disposicién de Dios.
Esto nos indica que al momento de pensar en la justificacién no podemos
olvidar la constitutiva insuficiencia de lo humano para acercarse a lo divino.
El Doctor Comtn lo recoge en otro lugar de la Suma:

El hombre en estado de naturaleza integra necesitaba una fuerza anadi-
da para una cosa, a saber, para obrar y querer el bien sobrenatural. Pero en el
estado de naturaleza corrupta para dos cosas, a saber, para alcanzar la salud,
y ademds para obrar el bien de la virtud sobrenatural, el cual es meritorio.
En ambos estados, sin embargo, el hombre necesita un auxilio divino para
moverse al bien obrar®.

Pero ahora podemos preguntarnos: ¢cémo se alcanza la justificacién? La
primera justificacion, por el bautismo de un nifo, pues por este sacramento
se infunde en el hombre la gracia que nos hace agradables a Dios. En este
punto el problema se resuelve conforme a una correcta comprension de la
economia sacramental. Sin embargo, algo més dificil es la explicacion de la
justificacién del adulto, pues al introducirse la voluntariedad del acto resul-
ta més complejo explicar la recta interaccion entre los distintos elementos
(y por eso todo retorno a la gracia para un adulto puede ser también con-
templado desde el problema del bautismo de los adultos).

II. LA GRATUIDAD DE LA SALVACION

Al hablar de la teologia de santo Tomas, no debemos pensar que es un
bloque granitico cerrado en si mismo y sin matices y variaciones. Ya los
inmediatos seguidores del santo se dieron cuenta que a lo largo de su obra
podian encontrarse variaciones y evoluciones’: el problema de la conjuga-
cién entre la gracia divina y la libertad humana es uno de ellos. En su Co-
mentario a las Sentencias', la relacién de ambos elementos permanecia en

$ Cf. ToMAS DE AQUINO, Summa Theologiae I-11, q.109a.2c.

? Cf. R.-A. GAUTHIER, Les Articuli in quibus frater Thomas melius in Summa quam in
Scriptis, 300-314; B. LONERGAN, Grace and Freedom: operative grace in the thought of St.
Thomas Aquinas, 74-79; ]. WAWRYKOW, Grace, 199-202.

19" Para la cronologia de las obras de santo Tomds seguimos la ltima edicién del libro
de Jean-Pierre TORRELL, Initiation a saint Thomas dAquin, 429-485.



128 Lucas Pablo Prieto

cierto modo extrinseca y por tanto la libertad humana aparecia como un
elemento independiente con respecto a la accién de Dios. En dicha obra
el Aquinate parece defender una cierta yuxtaposicién entre la gracia y la
voluntad", lo cual podria dar una idea errénea sobre lo que puede hacer
el libre arbitrio con respecto al don divino. Fue sobre todo a partir de las
Quaestiones Disputatae de Veritate (1256-1259), con la toma de conciencia
de la controversia semi-pelagiana, cuando perfilé mas exactamente su doc-
trina sobre la prioridad absoluta de la gracia en el orden de la salvacién; y ya
en la Suma de Teologia se ve con claridad c6mo concibe la subordinacién de
la causalidad de la criatura racional a la trascendente.

IL.1. La justificacién como efecto de la gracia operante

En el articulo 3 de la cuestién 113, santo Tomds se pregunta si es nece-
sario el libre arbitrio en la justificacién del impio. Su respuesta es que en el
caso de los que poseen libre arbitrio es necesario un acto particular, porque
la mocién de Dios es proporcional al movimiento propio de la creatura:
por eso, si la creatura es movida por Dios, dicho movimiento respetard su
modo particular de obrar, en este caso, mediante un movimiento volun-
tario'?. Pero, ¢cémo comprender esta actividad humana? El semipelagia-
nismo habia sostenido que en la justificacién del impio era necesario un
acto de la voluntad humana que dispusiera al pecador a recibir la gracia: no
negaban la necesidad de la gracia en el orden de la salvacidn, pero atribuian
al hombre el inicio de la conversion. ¢Es que puede pensarse la justificaciéon
de esta manera? M4s arriba hemos dicho que fue justamente a raiz de ese
planteamiento como santo Tomds desarroll6 y completd su doctrina sobre
la gratuidad divina, salvando el lugar de lo humano en dicha accién, pero
sin concederle en ningun caso una prioridad en la obra redentora.

" Cf. ToMAs DE AQUINO, II Scriptum Super Sententiis, d.29 q.1 a.4. No hay que
olvidar que hasta el siglo XVI ¢l Comentario a las Sentencias era la obra de acceso al
pensamiento tomista (Juan Capreolo, princeps thomistarum, habria tenido el mérito de
hacer de la Suma el texto principal de referencia). Esto muestra atin mds la dificultad de
la teologia posterior para discernir con claridad qué pertenecia al pensamiento verdadero
del Doctor Angélico y que no: cf. H. OBERMAN, The Harvest of Medieval Theology.
Gabriel Biel and Late Medieval Nominalism, 141-142.

2 ToMmAS DE AQUINO, Summa Theologiae, I-11, q.113, a.3, c. Esta doctrina fue
recogida luego por el Concilio de Trento (DH 1525) y por el Catecismo de la Iglesia
Catolica (CEC 1989-1993), sin caer en ningun caso en el error pelagiano.



“Por gracia habéis sido salvados” (Ef2,5) 129

Procedamos por partes. A riesgo de simplificar el problema, podemos
sintetizar de este modo la solucién: puesto que la primacia corresponde
siempre a Dios (y no puede ser de otro modo), todo retorno a la gracia
encuentra siempre su causa en una mocién divina. Si la creatura se dirige
a Dios en cuanto Trino, ello se debe a que Dios imprime en ella un movi-
miento que la supera no solo a causa del pecado, sino también y sobre todo
porque es creatura'®. Y esta mocidn se traduce en una nueva (no solo distin-
ta) inclinacion racional. Santo Tomds, recogiendo una idea presente en la
Sagrada Escritura, afirma claramente que Dios cambia las voluntades de los
hombres, “de manera que a una inclinacién precedente le suceda una dis-
tinta, de manera que la primera desaparece y permanece solo la segunda” .

Es importante comprender que esta mocién no es una simple disposi-
cién general o extrinseca que condiciona, pero que no determina el acto
voluntario. Para el Doctor Angélico, la mocién de Dios llega a implicar
la posicién de un nuevo acto voluntario, contrario incluso al precedente.
Pensemos en la conversién de Jean Valjean. Tal como se nos presenta en el
libro (o en el musical), podriamos pensar que su cambio de vida fue pro-
piciado por la generosidad del sacerdote, y concluir de ahi que la mocién
de Dios se reduce a la disposicién correcta de las circunstancias. ¢Por qué
no se habia convertido antes? Segun este esquema mental, porque su libre
arbitrio no se habia encontrado verdaderamente frente a la materia sobre
la que debia elegir; andlogamente a como el fuego comienza a calentar el
agua solo cuando esta estd a una distancia proporcionada a su potencia, asi
nuestra voluntad podria elegir el bien cuando las condiciones ambientales
lo permiten.

Volviendo a la justificacidn, esta explicacion se traduciria en el ofreci-
miento (gratuito, ciertamente) de la vida divina y en la disposicion de todos
los elementos por parte de Dios (también gratuitamente) para que final-
mente el hombre pueda dar su consentimiento. El problema es que esto

1 Cf. ToMAS DE AQUINO, Summa Theologiae, 1, q.62, c. et ad3.

4 Cf. ToMAs DE AQUINO, De Veritate, q.22, 2.8, c. Un problema diferente, aunque
estrechamente ligado, es cémo puede el hombre resistir a la mocién divina. Sobre este
punto escribié R. GARRIGOU-LAGRANGE, La prédestination des saints et la grice, 248:
“il y a certes un mystere dans la conciliation de la liberté de nos actes méritoires avec les
décrets infailliblement efficaces de Dieu ; mais beaucoup plus obscur encore est le mystere
du mal permis par Dieu”. Cf. J. MARITAIN, Dien et la permission du mal, 13-123; S.A.
LONG, Petite réflexion sur Marin-Sola et Torre a propos de la grice et la liberté, 469-80; B.
VALUET, Marin-Sola redivivus, 481-493.



130 Lucas Pablo Prieto

es el semipelagianismo. Para santo Tomds, Dios no solo mueve de manera
general la voluntad de los hombres, sino que causa en ella un particular acto
volitivo por el cual la criatura se dirige a Dios. Jean Valjean se convirtié por-
que Dios cambié su voluntad. Pero, precisando un poco mas la doctrina to-
mista, hay que afirmar que esta mocién puede ser doble. Dice santo Tomas:

De dos maneras mueve [Dios] la voluntad. De un primer modo i), sim-
plemente moviéndola, a saber, cuando mueve la voluntad hacia algo sin
que imprima una forma en la voluntad, tal como cuando sin la aposicién de
un hébito hace que el hombre quiera lo que antes no queria. Pero también
de otro modo ii), imprimiendo una forma en la misma voluntad; al modo
como la misma naturaleza (a la que Dios dio la voluntad) estd inclinada
a querer algo, de modo semejante, por algo afiadido como la gracia o la
virtud, se inclina luego el alma a querer aquello a lo no estaba determinada

por natural inclinacién®.

En este parrafo vemos esbozada la diferencia entre lo que posteriormen-
te se denomin gracia actual y gracia habitual. Dios puede mover la volun-
tad humana ya sea puntualmente o infundiendo en ella una cualidad sobre-
natural que la capacite para obrar conforme a ese nuevo principio. Segun
esta distincion, la justificacién es el efecto de una gracia habitual, mientras
que la preparacion a ella seria el efecto de una gracia actual. Esta distincidn,
sin embargo, no da perfectamente cuenta del problema, y santo Tomds in-
troduce otra distincion (recogiendo una doctrina agustiniana) que puede
aplicarse a la precedente y que nos muestra cudl es la relacién que la gracia
guarda con la actividad humanae.

La gracia puede entenderse de un doble modo, a saber, como auxilio
divino por el que nos mueve a querer el bien y a obrarlo, y como don divino
habitual infundido en nosotros. En ambos casos la gracia se subdivide en
operante y cooperante. Asi, la actividad de un efecto no se atribuye al mévil,
sino al motor. En tal efecto, por tanto, en el que nuestra mente es movida

5 ToMAS DE AQUINO, De Veritate, .22, 2.8, c.

!¢ Esto no implica multiplicar innecesariamente “las gracias”, pues como explica santo
Tomds, nada impide que una y la misma gracia provoque ciertos efectos por ella misma
y otros en conjuncion con la libertad de la creatura; cf. De Veritate, q. 27, a. 5, sc; I-11, q.
111,a.2, ad4.



“Por gracia habéis sido salvados” (Ef2,5) 131

y no agente (movens), pues solo Dios es agente, la operacién se atribuye a
Dios, y segin esto hablamos de gracia operante. Pero en aquel efecto en el
que nuestra mente mueve y es movida, la operacién no solo se atribuye a
Dios, sino también al alma, y en este caso hablamos de gracia cooperante'.

De este modo podemos tener una gracia habitual operante y otra coope-
rante, y también por parte de la gracia actual una operante y otra cooperan-
te. Con respecto a la primera santo Tomds concibe la distincidn en analogia
aaquella del ser y el obrar. La novedad del ser sobrenatural que se infunde
en el alma proviene de la sola actividad divina, pero a dicho ser sigue nece-
sariamente un nuevo género de operaciones que brotan ya de una voluntad
humana sanada y elevada.

Pero con el segundo grupo puede presentarse un problema. Santo To-
mds afirma que en aquellos que gozan de libre albedrio, un acto voluntario
es necesario para recibir la justificacion (asentimiento). Entonces podemos
preguntarnos: ¢dicho acto pertenece a la gracia operante o cooperante?
Probablemente en este punto se encuentra gran parte del problema, pues
conforme al principio de gratuidad, el santo dominico no duda en afirmar
que pertenece a la gracia operante, es decir, solo a Dios atribuible, aun-
que debemos también decir que es el hombre quien acoge, respetando, sin
embargo, que dicha accidén “no es efecto de la gracia cooperante, porque
este consentir del libre albedrio es ya el efecto mismo de la justificacién
que estd obrando Dios™®. Dios cambia verdaderamente las voluntades sin
violentarlas, pero dicho cambio es la impresién de su propio movimiento,
que es justamente querer. La dificultad reside en comprender que hay ver-
daderamente una accion de la criatura (la voluntad se dirige a Dios), pero
que no se trata de ninguna cooperacion, porque de ningun modo puede la
voluntad principiar un movimiento de ese orden. Canals lo expresabadela
siguiente manera recogiendo en su exposicion el pensamiento del Doctor
Comun:

Esta mocidn del libre albedrio no podria ser entendida como indepen-
diente y no causada en la propia voluntad por la divina mocién operante.
Santo Tomads nota que al decir que Dios no nos justiﬁca sin nosotros, afir-
mamos esto porque “por el movimiento del libre albedrio, al ser justifica-

17 ToMAS DE AQUINO, Summa Theologiae, I-11, q. 111 a. 2 c: el destacado es nuestro.
'8 A. AMADO, Libre arbitrio y gracia, 284.



132 Lucas Pablo Prieto

dos, consentimos a la justicia de Dios. Sin embargo, aquel movimiento no
es causa de la gracia, sino su efecto: por lo cual toda la operacién pertenece

alagracia” (I-II, q.111,a.2 ad2)".

IL.2. La escolastica tardia y el neo-semipelagianismo

Después de ver cémo santo Tomds ha hablado de la gratuidad divina de
la salvacion, puede parecer extrano que la revuelta luterana y protestante
acusara de neo-pelagianismo a la Iglesia ¢ incluso al santo doctor (“es la
fuente y el caldo de cultivo de todas las herejias, errores y de la anulacién
del evangelio, como demuestran todos sus libros” [M. Luther,1524. Werke.
Kritische Gesamtausgabe])®. Un estudio atento, sin embargo, de la evolu-
cién teoldgica de la escoldstica tardia podria darnos la clave para compren-
der en parte dicha acusacién.

La posicién tomista sobre la absoluta gratuidad divina en el orden de la
redencidn se oscurecié primero con la aparicién del nominalismo (fuer-
temente ligado a las cuestiones sobre la potencia absoluta de Dios) y tam-
bién por un cierto oscurecimiento de las fuentes, de tal modo que no se
tuvo conciencia clara de cudl erala linea que separaba la ortodoxia del error.
Aparecieron asi posturas que solo con el redescubrimiento del Concilio de
Orange en el siglo XVI se vio que eran heréticas, aunque en su momento
se creyd que pertenecian a lo teolégicamente opinable*. Un caso claro y
elocuente es la postura de Gabriel Biel, todavia més importante por la in-
fluencia cierta que ejerci6 en la formacién teoldgica de Lutero®.

" F. CANALS VIDAL, Obras Completas, 3, 383.

» Traduccién directa del alemdn por X. PREVOSTI VIVES. Este juicio, sin embargo,
ha de ser matizado ya en el mismo Lutero, pues a lo largo de su vida guardé una posicién
ambivalente respecto a Tomds de Aquino. Lo mismo ha ocurrido en la teologia protestante
posterior, y no han faltado teélogos reformados que han querido ver en santo Tomds un
proto-protestante; cf. M. RooT, Aquinas, Merit, and Reformation Theology after the
Joint Declaration on the Doctrine of Justification, 5-10; . BECKWITH, Doting Thomist.
Evangelicals, Thomas Aquinas and Justification, 212-214.

2t El Concilio de Orange II [Arausicanum] permanecié desconocido durante
practicamente toda la Edad Media, y solo reaparecié a mediados del siglo XVI en una
coleccién canodnica realizada por Pedro Crabbe (1538); cf. G. H. Tavarp - P. DE
LETTER, Justification, 82.

2 Cf. H. OBERMAN, Facientibus quod in se est Deus non denegat gratiam, 177; R.
KoLs, Martin Luther. Confessor of the faith, 26-41.



“Por gracia habéis sido salvados” (Ef2,5) 133

Oberman sintetiza del siguiente modo su doctrina®: “Dios, conforme
a su designio, premia a aquellos que hacen lo que se encuentra en su poder
(facere quod in se est), sin embargo, en esta justicia se descubre la eterna ley
de la misericordia, pues Dios libremente asi lo ha dispuesto”. Biel reconoce
que el pecador no puede pasar de la impiedad al estado de justicia sin el
auxilio de la gracia, pero sostiene que en su poder esta alcanzar la linea que
separa el pecado y la gracia, haciéndose disponible a esta ultima cuando
obra lo que estd en su poder; incluso mds, afirma que después de la caida
original el hombre puede sin el auxilio de la gracia detestar el pecado y bus-
car a Dios.

Pero lo que realmente preocupa al pensador alemdn es qué puede hacer
un cristiano en una situacion andloga a la de un pagano, es decir, en pose-
sién de una fe adquirida (natural), pero carente de la gracia habitual. En
este punto volvemos a encontrar la idea principal: tanto el cristiano en esta-
do de pecado como el pagano, deben hacer todo cuanto puedan, y hacién-
dolo recibiran la infusién de la gracia (y por tanto esta es efecto de la obra,
y no al contrario como postulaba santo Tomds): la voluntad es responsable
de la bondad de sus actos, pero Dios es responsable de que sean meritorios.

Curiosamente Biel puede afirmar simultdneamente, aunque con distin-
to sentido, que la justificacién es sola gratia 'y solis operibus. Por pura gracia,
porque Dios ha dispuesto libremente un marco de salvacién que no respon-
de a una necesidad de naturaleza: por las obras solamente, porque el hom-
bre debe obrar el bien para responder alo que Dios ha dispuesto. Es como si
Dios inventara un juego muy favorable a los jugadores, pero no interviniera
en dicho juego y quedara simplemente como el drbitro que contempla y
eventualmente premia a los que se ajustan a las reglas.

I1.3. La revuelta luterana?*

Algunos maestros de Lutero en la universidad de Erfurt eran discipu-
los de Gabriel Biel, y en su formacién nominalista habian recibido esta

» Cf. H. OBERMAN., The Harvest of Medieval Theology. Gabriel Biel and Late
Medieval Nominalism, 175-176.

** En este apartado seguimos estrechamente la exposicion de Alister McGrath: cf.
A. McGRATH, lustitia Dei. A History of the Christian Doctrine of Justification, 208-307.
Para conocer la biografia de Martin Lutero pueden consultarse: R. KOLB, Martin Luther.
Confessor of the faith; R. GARCIA VILLOSLADA, Martin Lutero. El fraile hambriento de
Dios; ]. MARITAIN, Trois Réformateurs.



134 Lucas Pablo Prieto

concepcién concurrencial de la causalidad divina y humana que trans-
mitieron al joven te6logo agustino. Aqui es necesario evitar un error. Al
afirmar que Lutero es heredero de este planteamiento (que quizds po-
driamos calificar de ontoteologia), no queremos defender que positiva y
explicitamente fuera la estructura filoséfica sobre la que construyera su
pensamiento, sino que dicho modelo condicioné su particular visién del
mundo, soportando ademads las soluciones a los problemas que el mismo
modelo presentaba®.

Es dificil determinar la conexion causal entre la protesta de Lutero y la
Reforma®, pero es innegable que la reflexién luterana sobre la justificacién
actud como catalizador del nuevo movimiento y que en ese punto podemos
encontrar el principal desacuerdo con la Iglesia catélica; no es de extra-
fiar, por tanto, que haya sido uno de los puntos fuertes en el didlogo catd-
lico-protestante del dltimo siglo”. Como dijimos al comienzo, aqui estd el
articulus stantis et cadentis Ecclesiae, porque aqui pueden descubrirse dos
maneras de concebir la relacién entre Dios y su creatura. Por el lugar que
ocupa en la Reforma, expondremos brevemente algunos puntos clave de la
teologia de Lutero y luego de manera més general aquellas notas dominan-
tes del protestantismo ortodoxo sobre la materia.

La reflexién del tedlogo agustino en su origen (1515-1516) aparece
como una reaccién contra la teologfa escolastica, acusindola de haber cai-
do en el pelagianismo. Es sabido que la referencia de Lutero a la “teolo-
gia escoldstica” nos remite directamente a la doctrina de Gabriel Biel; y su
acusacién de pelagianismo encuentra, por tanto, una justificacién legitima,

» Cf. ]. A. CUADRADO, Las controversias sobre la gracia y la génesis del humanismo
ateo, 420-432; O. BOULNOIS, Quand commence [ontothéologie? Aristote, Thomas dAquin
et Duns Scot, 85-108; Ibidem Reading Duns Scotus: from history to philosophy, 603-
608. Este planteamiento es probablemente el elemento fundamental que ha marcado la
modernidad filoséfica, y que condicioné también el pensamiento protestante.

¢ No es facil hablar de protestantismo, pues dicha denominacién general incluye en
su interior multitud de sistemas muy diferentes entre si (luteranismo, teologfa reformada,
anabaptistas, anglicanos...). Al hablar, por tanto, de protestantismo entendemos de
manera general el sistema teoldgico ortodoxo europeo continental, expuesto entre otros
por Lutero y sus sucesores, Calvino o Barth mds recientemente, a pesar de las multiples
diferencias que pueden existir entre cllos. Dicho sistema, por otra parte, no puede
ser pensado como un cuerpo doctrinal cerrado y autoritativo; cf. A. MCGRATH - D.
MARKS, The Blackwell Companion to Protestantism, 40-95.

7 Cf. A. MCGRATH, Luther’s Theology of the Cross, 24. 45, 52-3, 142; J. VILLAR,
La declaracion comiin luterano-catdlica sobre la doctrina de la justificacién, 112; A. LANE,
Justification by faith in catholic-protestant dialogue. An evangelical assessment, 87-126.



“Por gracia habéis sido salvados” (Ef2,5) 135

pero no su respuesta. Asi, en esta etapa primera vemos cémo se opone cla-
ramente a la idea que Dios da su gracia a aquellos que hacen lo que estd en
su poder, ya que eso significaria aceptar que en el hombre se encuentra en
tltimo término la razén de su salvacién o condenacién, por mucho que el
marco en el que debe desarrollarse su operacién sea de misericordia. Pero
vemos también cémo aparecen ideas que senalan el esquema mental desde
el que ofrece su solucién: en primer lugar, la afirmacion de una pasividad
absoluta de la creatura en el orden de la salvacién, como reaccién a las obras
que postulaba la “teologia escoldstica” y, en segundo lugar, la captividad del
libre arbitrio por el pecado, que lo incapacita incluso para obrar el bien.

Pero donde se da verdaderamente el quiebre es en su nueva comprensién
de la expresion “lustitia Dei”. Para Lutero la justicia de Dios no debe inter-
pretarse como la justicia por la cual Dios premia o castiga (contra Biel),
sino como la justicia por la que nos hace justos. Sin embargo, este hacernos
justos se entiende en un sentido forense y extrinseco: la justificacion no es
una transformacion interior, sino una declaracién juridica absolutoria (y
por eso se comprende que Lutero rechazara aplicar aqui la categoria teo-
l6gica de gracia como habito sobrenatural). La verdadera novedad teolé-
gica del pensamiento protestante fue la distincién entre la justificacién y
la santificacién, y con ella una nueva concepcién de la relacién que Dios
establece con el hombre.

El protestantismo ortodoxo (principalmente luteranos y reformados)
recoge como elemento clave esta idea de la justificacién como declaracién
forense, pensindola sobre todo como la disolucién de una obligacién con-
traida: el hombre por su pecado se habia hecho merecedor del infierno,
pero por misericordia de Dios es absuelto de su culpa. La justificacién es la
no imputacién de sus pecados por la fe en Cristo Jesus. A diferencia de la
posicién catélica, la justificacion es méds un cambio de estado que un cam-
bio de naturaleza. Ademds, la justicia que justifica es la justicia extrinseca
de Ciristo, que Dios imputa al creyente, pero que no le aplica para transfor-
marlo. La teologfa protestante habla también de la santificacion o regenera-
cién, pero la distingue nocionalmente de la justificacién, pues esta consiste

% Este punto es interesante porque nos muestra que la perspectiva desde donde Lutero

postulaba su doctrina era primeramente existencial (es decir, que respondia a la condicién
actual de la creatura post-pecado), pero dicho planteamicento en la teologia posterior
deviene ontoldgico, argumentdndose que la incapacidad del libre arbitrio para cooperar
en la salvacién no se debe tanto al pecado, sino al hecho de ser creatura. Cf. EVaDILLO,
Antropologia Teoldgica, 206-209.



136 Lucas Pablo Prieto

en el levantamiento de una pena y aquella en el proceso regenerativo que le
sigue”.

Desde esta perspectiva la distincién entre justificacién y santificacion
es quizds donde se ve mejor la ruptura entre el planteamiento catélico y el
protestante, porque para el primero, la justificacién se comprende como
una transformacién que supone una intrinseca elevacién al nivel sobrena-
tural, y es justamente dicha elevacién la que supone la remisién de los pe-
cados: la santificacidn y la justificacién son los dos términos de una misma
realidad. Puesto que el hombre es dirigido a un nuevo fin, eso supone dejar
el que tenia anteriormente. Para el pensamiento protestante, por el contra-
rio, la dimensién elevante de la justificacién queda oculta en la sentencia
absolutoria, de tal modo que la creatura no parece llegar nunca al nivel di-
vino. Es verdad que hablaran de la regeneracién del creyente, pero curacién
no es lo mismo que elevacién a la vida sobrenatural.

II1. UNA DIFERENCIA FUNDAMENTAL
III.1. De la exclusividad a la pasividad

Pero, ¢qué subyace a esta soluciéon? Aunque sea una ficcién histérica, si
santo Tomds hubiera tenido en frente suyo las doctrinas de la teologia esco-
lastica tardia, también hubiese reaccionado con fuerza sehalando su error
semipelagiano. Sin embargo, el protestantismo respondié con un novum
teolédgico, explicando de distinta manera la aplicacién de la redencién. Lo
que subyace, como explica Morerod, es la idea que la creatura y el Creador
comparten el mismo campo de accién: ambas causalidades poseen mag-
nitudes diferentes, ciertamente, pero comparten un mismo dominio®. Lo
que hace la creatura, por tanto, concurre con la actividad de Dios en la pro-
duccidn de ciertos efectos. Pero, desde un postulado asi, no se comprende
cémo puede salvarse la gratuidad de Dios si la creatura tiene que compartir
con ¢l la produccién del efecto; “por eso, el protestantismo es estructural-
mente un sistema de pensamiento que busca una absoluta concentracion de

¥ Cf. A. MCGRATH, lustitia Dei. 4 History of the Christian Doctrine of Justification,
212-213.

3 Cf. C. MOREROD, (Ecuménisme et Philosophie. Questions philosophiques pour
renonveler le dialogue, 99-107.



“Por gracia habéis sido salvados” (Ef2,5) 137

todo sobre el polo divino, en detrimento de la accién humana™!, porque atri-
buir algo al hombre significa quitarle algo a Dios.

Se dice que en una ocasién le preguntaron a Karl Barth cudl era la gran
diferencia o el obstédculo que separaba a los catélicos y protestantes, a lo que
habria respondido con cierto humor: “una palabra sumamente pequena,
la palabra ez, la conjuncién y”. Lo que reprochaba el tedlogo protestante al
pensamiento catdlico era afadir o sumar el elemento humano al divino: es
el mismo reproche que Lutero podia dirigir contra la escoldstica de Biel. Ob-
viamente Barth se da cuenta del problema que plantea un sistema de pensa-
miento en el cual Dios se incluye dentro de la idea comin de ente, y por eso
reacciona distinguiendo y separando claramente ambos niveles, para otorgar
solo a Dios toda obra en el orden de la redencién®. Pero, aunque aplicadas
a otro contexto, aqui podrfamos citar las palabras de Benedicto XVI: “Dios
no se hace mas divino por el hecho de que lo alejemos de nosotros™.

Esta concepcidn resulta tanto més elocuente, cuanto supone una solu-
cién que rechaza el ontoteologismo que habria marcado el desenvolvimien-
to del pensamiento moderno, pero que no consigue ofrecer una respuesta
adecuada que salve ambos polos del problema: lo divino permanece ex-
trinseco a la creatura, porque lo finito no es capaz de Dios*. Se compren-
de asi que desde este principio de exclusividad se termine postulando un
principio de pasividad, segun el cual la creatura puede recibir la accién de
Dios, pero nunca ser asociada a ella. Ya no se trata solo de que el primer
movimiento en el orden de la redencién deba siempre ser efecto de la gracia
“operante”, sino que constitutivamente la creatura no puede nunca coope-
rar con la gracia divina.

31
32

L. PRIETO, La justificacidn, signo eminente de la gratuidad divina, 21.
Como lo han mostrado estudios recientes, cuando Karl Barth afirmé que la analogia
entis era una invencién del Anticristo, no estaba reaccionando contra la analogfa tal como
la ensend santo Tomds, sino contra la postura de Pryzwara, heredera del univocismo
escotista que transformaba a Dios en un ente de la misma categoria que la creatura, pero
infinito. Asi, por ejemplo, lo afirma VAN DER KROOIS, As in mirror. John Calvin and
Karl Barth on knowing God, 299: “According to Barth that is the sin, the mortal sin,
of the analogia entis doctrine: the same concept of being which is attributed to God
as a predicate in a sublime sense is also attributed—to be sure, not in equal measure,
but indeed in a similar manner—to the creature”. Cf. K. JOHNSON, Kar/ Barth and the
Analogia Entis, 122-157; C. MOREROD (2004) 109-112. La anécdota sobre Karl Barth
estd recogida en C. Pozo, Catolicismo y protestantismo como sistemas teoldgicos, 11.

3 https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/es/speeches/2006/september/
documents/hf_ben-xvi_spe_ 20060912 _university-regensburg.html

¥ Cf. C. Pozo, Catolicismo y protestantismo como sistemas teoldgicos, 26.



138 Lucas Pablo Prieto

II1.2. Dios no solo nos ha dado el ser, sino que nos ha hecho ser causa

La concepcidn de santo Tomas es muy diferente. El cardenal Cayetano,
en polémica con el luteranismo gustaba de citar la siguiente frase del Pseu-
do-Dionisio que expresa también el pensamiento del Doctor Angélico:
ommium divinissimum est Dei cooperatorem fieri (no hay nada més divino
que ser hecho cooperador de Dios: Iz Iam q.44 a.4 n.iv). Esta es la nuclear
comprensién de santo Tomds: la trascendencia de Dios no anula a la criatu-
ra cuando se acerca a ella, antes, al contrario, funda su operacién y le con-
cede una mas alta dignidad al hacerla participe de su mismo obrar divino.
Bien lo expresa un tedlogo tomista:

Firmemente apoyados en la conjuncién que descubrimos en la Biblia y
en la Tradicion cristiana entre el asombro por la belleza de la creacién y la
adoracion exclusiva del Creador; de la vocacién de las creaturas a glorificar
al Creador y del amor que empuja al Creador a enaltecer a su creatura, el
te6logo, lo mismo que el filésofo cristiano, debe buscar en la trascendencia
del Creador la fuente de la dignidad de lo creado, de la realidad y de la efi-

cacia de su obrar®.

La criatura es eficaz no al margen de Dios, sino en Dios. Por eso la afir-
macién de la actividad creada en ningtn caso significa caer en el modelo
concurrencial, pues Dios no se encuentra al nivel de la creatura, de modo
que la causalidad divina no comparte nada con la causalidad finita, sino
que la introduce segtin su modo propio en la produccién de un efecto que
la sobrepasa. La relacién con respecto a la causa trascendente es de subor-
dinacién (ya a nivel natural, pero sobre todo en el sobrenatural), nunca de
competencia.

IV. LA PARTICIPACION EN LA OBRA REDENTORA: TRES EJEMPLOS

A modo de conclusién, quisiéramos simplemente mostrar tres campos
en los que aparece claramente c6mo lo finito coopera en la obra de la reden-
cién, sin restar nada a la absoluta prioridad ontoldgica (no necesariamente
temporal) de la causalidad divina: i) primero, los sacramentos como signos

% J.-H.N1coLas, L origine premier des choses, 196. (La traduccidn es nuestra).



“Por gracia habéis sido salvados” (Ef2,5) 139

que producen la gracia, ii) en segundo lugar, la mediacién de Marfa en la
obra de la redencidn, y iii) por ultimo el lugar del mérito en la doctrina
catdlica.

IV.1. La humanidad de Cristo y los sacramentos

Para santo Tomds los sacramentos reciben su eficacia del Verbo en
cuanto encarnado, es decir, toman su eficacia de la humanidad de Cristo
en cuanto instrumentum coniunctum mediante el cual se nos comunica la
gracia. No niega que la primacia y exclusividad provenga de la divinidad de
Cristo (pues jamds la creatura por sus propias fuerzas puede producir algo
que estd més alld de ella), pero acepta la introduccién ez dicha causalidad
del elemento creado: no solo de la humanidad de Ciristo, sino incluso de la
realidad sacramental por el mismo principio.

El sacramento produce la gracia por modo de instrumento. Pero existen
dos tipos de instrumentos, uno separado, como el bastén y otro conjunto,
como la mano. Por el instrumento conjunto se mueve el separado, como
el bastén por la mano. La causa eficiente principal de la gracia es el mismo
Dios, al cual la humanidad de Cristo se compara como el instrumento con-
junto, y el sacramento como el instrumento separado. Por ello es necesario
que la virtud salvifica se derive de la divinidad de Cristo por su humanidad
en los sacramentos™.

IV.2. La cooperacién de la Virgen Maria

Un contacto minimo con el protestantismo nos muestra que a nivel més
psicolégico que dogmatico la Virgen Maria constituye una verdadera pie-
dra de toque para la comprensién mutua. Y en este punto solo quisiera citar
un texto del Concilio Vaticano II que refleja cudl es el pensamiento catélico
sobre la mediacién de Marfa (y de la mediacion de la creatura en general):

Uno solo es nuestro Mediador segun las palabras del Apéstol: “Porque
uno es Dios, y uno también el Mediador entre Dios y los hombres, el hom-
bre Cristo Jests, que se entregd a si mismo para redencién de todos” (1 Tm
2, 5-6). Sin embargo, la misién maternal de Marfa para con los hombres

3¢ Summa Theologiae 111, q. 62, 2.5 ¢; cf. 111, q. 8 a. 1 ad2



140 Lucas Pablo Prieto

no oscurece ni disminuye en modo alguno esta mediacién tnica de Cristo,
antes bien sirve para demostrar su poder. Pues todo el influjo salvifico de la
Santisima Virgen sobre los hombres no dimana de una necesidad ineludi-
ble, sino del divino beneplacito y de la superabundancia de los méritos de
Cristo; se apoya en la mediacion de éste, depende totalmente de ellay de la
misma saca todo su poder [...].

Por este motivo, la Santisima Virgen es invocada en la Iglesia con los
titulos de Abogada, Auxiliadora, Socorro, Mediadora. Lo cual, embargo,
ha de entenderse de tal manera que no reste ni afiada ala dignidad y eficacia
de Cristo, tinico Mediador. Jamds podrd compararse criatura alguna con el
Verbo encarnado y Redentor; pero, asi como el sacerdocio Cristo es parti-
cipado tanto por los ministros sagrados cuanto por el pueblo fiel de formas
diversas, y como la bondad de Dios se difunde de distintas maneras sobre
las criaturas, asi también la mediacidn tnica del Redentor no excluye, sino
que suscita en las criaturas diversas clases de cooperacidn, participada de la
tnica fuente?.

IV.3. El mérito

Muchas veces se piensa que desde la concepcion protestante de la jus-
tificacién se sigue como consecuencia un desprecio de toda obra buena,
justificindose en cierta manera la inaccién o incluso la falta moral. Aun
cuando en Lutero pueden encontrarse algunas afirmaciones en esta linea,
es falso afirmar que el protestantismo niegue la obra buena (como recuerda
ya la Conféssio Augustana)®. Ya hemos dicho que junto con la justificacién
se suele reconocer la regeneracién o santificacién del creyente.

Calvino, por ejemplo, acepta incluso hablar de premio (al fin y al cabo,
es un lenguaje biblico), pero rechaza completamente la terminologia y la
idea de mérito. ¢Por qué? Porque nuestras obras nunca pueden ser sufi-
cientemente proporcionadas a Dios: “nunca existird una obra realizada
por un buen hombre que examinada por Dios no merezca la condenacién.

% LuMEN GENTIUM, 60.62

3 Cf. A. MCGRATH, lustitia Dei. 4 History of the Christian Doctrine of Justification,
243-244; J. VILLAR, La declaracion comin luterano-catélica sobre la doctrina de la
Justificacidn, 125-128; J. RIVIERE, Justification, 2144.



“Por gracia habéis sido salvados” (Ef2,5) 141

Nuevamente tenemos aqui la posicion dura [de Calvino]™. Lo imperfec-
to es cubierto por Cristo, pero nunca puede decirse que la obra en si sea
proporcionada a Dios, porque siempre permanece tnicamente como hu-
mana.

Santo Tomads, por el contrario, afirma luego de haber tratado de la justi-
ficacién que el hombre puede merecer en razén de la gracia cooperante, lo
cual supone que Dios en justicia (y no ficticiamente) otorga a la creatura la
recompensa proporcionada a su obray por tanto que la creatura ha entrado
en la vida divina. Obviamente esta justicia presupone la accién divina, pero
eso no quita que la creatura sea verdaderamente agente en su vida sobrena-
tural, es decir, que obra en el nivel divino. Quizés la frase que mejor resume
el problema la encontramos en el prefacio de la misa de los santos: “Dios al
coronar sus méritos, corona su propia obra”.

Lucas Pablo Prieto
lucaspablo.prieto@gmail.com

Referencias bibliograficas

AMADO, A. (2016). Libre arbitrio y gracia. En C. CASANOVA (ed.), Gratia non
tollit natura sed perficit eam. Sobre las relaciones y limites entre naturaleza y gracia.
Santiago de Chile: UST, 281-288.

BEckwITH, F. (2013). Doting Thomist. Evangelicals, Thomas Aquinas and Justi-
fication. Evangelical Quarterly 85/3,211-227.

Bournois, O. (1995). Quand commence lontothéologie ? Aristote, Thomas
d’Aquin et Duns Scot. Revue Thomiste 115, 85-108.

— (2005). Reading Duns Scotus: from history to philosophy. Modern Theology
21/4, 603-608.

CANALS VIDAL, F. (2004). Santo Tomds de Aquino. Un pensamiento siempre ac-
tual y renovador. Barcelona: Scire.

— (2015). Obras Completas 3. Escritos Teoldgicos I. Barcelona: Editorial Balmes.

CuADRADO, J.A. (2016). Las controversias sobre la gracia y la génesis del huma-
nismo ateo. Espiritu 65, 407-432.

EMERY, G. (2005). La théologic trinitaire de saint Thomas dAquin. Paris: Cerf.

¥ A. LANE, Justification by faith in catholic-protestant dialogue. An evangelical
assessment, 32.



142 Lucas Pablo Prieto

GARCiA VILLOSLADA, R. (1973). Martin Lutero. El fraile hambriento de Dios.
Madrid: BAC.

GARRIGOU-LAGRANGE, R. (1936). La prédestination des saints et la grice, Doc-
trine de saint Thomas comparée aux autres systemes théologiques. Paris: DDB.

GAUTHIER, R.-A. (1952). Les ‘Articuli in quibus frater Thomas melius in Summa
quam in Scriptis. Recherches de Théologie Ancienne et Médiévale, 271-326.

JEDIN, H. (1972). Manual de Historia de la Iglesia V. Reforma, reforma catdlica y
contrarreforma. Barcelona: Herder.

JounsoN, K. (2010). Kar/ Barth and the Analogia Entis. New York: T&T Clark.

KoLs, R. (2009). Martin Luther. Confessor of the faith. New York: Oxford Uni-
versity Press.

LANE, A. (2000). Justification by faith in catholic-protestant dialogue. An evangeli-
cal assessment. New York: T&T Clark.

LONERGAN, B. (2000). Collected Works of Bernard Lonergan 1. Grace and Free-
dom: operative grace in the thought of St. Thomas Aquinas. Toronto: University of
Toronto Press.

LONG, S. A. (2015). Petite réflexion sur Marin-Sola et Torre & propos de la grace
et laliberté. Revue Thomiste 115, 469-496.

LUTHER, M. (1897/1899). Werke. Kritische Gesamtausgabe vols.7/15 (WA).
Weimar: Hermann Bohlaus Nachfolger.

MARITAIN, J. (1984). (Euvres Complétes 3: [Trois Réformateurs (1925)]. Fri-
bourg-Paris: Editions Universitaires Fribourg — Editions Saint Paul.

— (1992). CEuvres complétes 12. (Dien et la permission du mal (1963)]. Fri-
bourg-Paris, Editions Universitaires Fribourg — Editions Saint Paul.

MCGRATH, A. - MARKS, D. (2004). The Blackwell Companion to Protestantism.
Chelsea: Blackwell.

McGRATH, A. (*2001). Lustitia Dei. A History of the Christian Doctrine of Justifi-
cation. New York, Cambridge University Press.

— (2011). Luther’s Theology of the Cross. Martin Luther’s theological breakthrou-
gh. Oxford: Wiley-Blackwell.

McKim, D. (2003). The Cambridge Companion to Martin Luther. New York:
Cambridge University Press.

— (2004). The Cambridge Companion to John Calvin. New York: Cambridge
University Press.

MOoREROD, C. (2004). CEcuménisme et Philosophie. Questions philosophiques pour
renouveler le dialogue. Saint Maure: Parole et Silence.

Nricoras,].H. (1991). Lorigine premier des choses. Revue Thomiste 91/2,181-218.

OBERMAN, H. (1962). Facientibus quod in se est Deus non denegat gratiam. Ro-
bert Holcot and the beginnings of Luther’s theology. 7he Harvard Theological Review
55/4,317-342.



“Por gracia habéis sido salvados” (Ef2,5) 143

— (1963). The Harvest of Medieval Theology. Gabriel Biel and Late Medieval No-
minalism. Cambridge: Harvard University Press.

— (1966). Iustitia Christi and lustitia Dei. Luther and the Scholastic Doctrine of
Justification. The Harvard Theological Review 59/1, 1-26.

PEREZ-MOSSO0, A. (proxima aparicion). Apuntes de Historia de la Iglesia I11.

PonNTIFICIO CONSEJO PARA LA PROMOCION DE LA UNIDAD DE LOS CRIS-
TIANOS — FEDERACION LUTERANA MUNDIAL, (2013). Del Conflicto a la Comu-
nidn. Maliafio: Sal Terrae.

Pozo, C. (1974). Catolicismo y protestantismo como sistemas teoldgicos. Madrid:
Fundacién Universitaria Espaiola.

PRIETO, L. (2016). La justificacidn, signo eminente de la gratuidad divina. Cris-
tiandad 1026, 19-21.

RIVIERE, J. (1925). Justification. En .M.A. VACANT (éd.), Dictionnaire de Théo-
logie Catholique 8/2,

RooT, M. (2004). Aquinas, Merit, and Reformation Theology after the Joint De-
claration on the Doctrine of Justification. Modern Theology 20/1, 5-22.

TavArD, G.H. - DE LETTER, P. (22002). Justification. En New Catholic Encyclo-
pedia 8. Washington, DC: Catholic University of America Press, 75-91.

TomAs DE AQUINO (2000ss.). Opera Omnia. En E. ALARCON (Coord.), Corpus
Thomisticum <http://www.corpus-thomisticum.org/iopera.html>

TORRELL, J.-P. (2015). Initiation 4 saint Thomas dAquin. Sa personne et son ceu-
vre. Paris: Cerf.

VADILLO, E. (2012). Antropologia Teoldgica. Toledo: ITSI.

VALUET, B. (2015). Marin-Sola redivivus. Revue Thomiste 115, 481-493.

VaN Der Koor, C. (2005). As in mirror. John Calvin and Karl Barth on knowing
God. Leiden-Boston: Brill.

VILLAR, J. (2000). La declaracién comtin luterano-catélica sobre la doctrina de la
justificacion. Scripta Theologica 32/1, 101-129.

WAWRYKOW, J. (2005). Grace. En R. VAN NIEUWENHOVE — J. WAWRYKOW
(ed.), The Theology of Thomas Aquinas. Notre Dame: University of Notre Dame
Press, 199-221.



