
“Por gracia habéis sido salvados” (Ef 2,5).  
Una comparación entre la perspectiva tomista  

y el protestantismo a propósito de la justificación

Lucas Pablo Prieto

La conmemoración simbólica del V centenario de la reforma es sin duda un 
momento doloroso que nos recuerda la escisión profunda que padeció la cris-
tiandad en los albores de la edad moderna, pero es también una ocasión privile-
giada para trabajar (sin falsos irenismos) por aquella unidad que pidió el Señor 
para su iglesia como signo ante los gentiles1. Y este camino hacia la unidad nos 
exige no sólo buscar aquellos puntos en los que ambas confesiones coinciden, 
sino también las diferencias fundamentales que han provocado la división.

En esta dirección podemos primero preguntarnos, ¿cómo se llegó a esa 
situación? Obviamente los condicionamientos son múltiples y no pode-
mos pensar que un viraje de tal magnitud se produjera por generación es-
pontánea. Sin duda influyó la disolución del orden medieval con el con-
siguiente surgimiento de nuevas estructuras socio-políticas, la decadencia 
moral generalizada al interior de la Iglesia (tanto en la cabeza como en los 
miembros), lo mismo que la mundanidad de la corte pontificia, entre otros 
muchos factores2, pero no podemos olvidar que la reforma protestante no 
fue tanto una respuesta a los problemas morales de la época.

Artículo recibido el día 6 de febrero de 2017 y aceptado para su publicación el 22 de 
febrero de 2017.

1   Trabajo que, por cierto, se ha realizado con mucho fruto desde el siglo pasado; cf. J. 
Villar, La declaración común luterano-católica sobre la doctrina de la justificación, 101-
129; A. Lane, Justification by faith in Catholic-Protestant dialogue, 87-126; Pontificio 
Consejo para la Promoción de la Unidad de los Cristianos – Federación 
Luterana Mundial, Del Conflicto a la Comunión, 17-24. 

2   Cf. A. Pérez-Mosso, Apuntes de Historia de la Iglesia III (próxima aparición); H. 
Jedin, Manual de Historia de la Iglesia, 43-52. 

Espíritu LXVI (2017) ∙ n.º 153 ∙ 123-143



Lucas Pablo Prieto 124

El abandono de la doctrina sobre la gratuidad de la salvación fue la acusa-
ción principal de Lutero contra la Iglesia romana. Según el entonces monje 
agustino, el pensamiento católico, manifestado en la teología escolástica 
post-aristotélica, habría caído en el (semi)-pelagianismo herético según el 
cual el hombre ejercía un papel autónomo en la obra de su redención, apar-
tándose por tanto de la fe verdadera recibida de los apóstoles. La historio-
grafía posterior, remontándose a Lutero, ha afirmado que esta diferencia 
constituye el articulus stantis et cadentis Ecclesiae3, es decir, el punto liminar 
que separa ambas confesiones.

Lo que late, sin embargo, en el planteamiento luterano es una concep-
ción particular sobre cómo puede (o no puede) articularse causalmente el 
plano sobrenatural con el natural. Dicho simplemente, y adelantando nues-
tro análisis, si la salvación debe ser atribuida a la gracia divina (lo cual es ver-
dadero), entonces la criatura no tiene ahí cabida (lo cual es falso). En este 
punto, manifestado de modo eminente en el problema de la justificación, 
nos parece debe buscare el verdadero sustrato que distingue al catolicismo 
de la reforma.

En el presente artículo intentaremos acercarnos a la diferencia funda-
mental entre católicos y protestantes (como sistemas teológicos) a partir 
de la doctrina de la justificación4. Para ello ofreceremos primero (i) una 
explicación de la justificación conforme al pensamiento de santo Tomás. 
En segundo lugar (ii), investigaremos el punto nuclear en torno al cual 
se estructura la gratuidad de la salvación y cómo de su oscurecimiento es 
heredero Lutero. Esto nos permitirá ver (iii) cómo la reacción protestan-
te está soportada en una particular manera de concebir la relación entre 
Dios y su creatura que es heredera de la escolástica tardía y que ha condi-
cionado el pensamiento posterior. A modo de apéndice (iv), estudiaremos 
tres casos particulares en los que puede verse cómo la verdadera perspec-
tiva tomista es una solución anticipada de la dialéctica entre lo divino y lo 
humano.

3   Cf. A. McGrath, Iustitia Dei. A History of the Christian Doctrine of Justification, vii. 
4   Nuestro interés primario no es resolver todos los puntos que en esta discusión se 

presentan, sino ofrecer algunas perspectivas que puedan iluminar la comprensión del 
problema. 



“Por gracia habéis sido salvados” (Ef 2,5) 125

I. La justificación como medicina y elevación 

En comparación al lugar que ha ocupado en la teología posterior el pro-
blema de la justificación, para la teología medieval es un tema relativamente 
marginal. Así, por ejemplo, santo Tomás lo aborda en la Summa Theologiae 
como un efecto de la gracia; el principal, ciertamente, pero que sigue a la 
consideración de la gracia en sí misma. Este detalle, además de mostrarnos 
la estructuración rigurosa de su reflexión en torno a cómo el hombre pue-
de alcanzar su fin sobrenatural por un particular don de Dios, nos señala 
también la clave desde donde debe leerse toda la cuestión. Al hablar de jus-
tificación, no debe nunca olvidarse que es efecto de la acción benevolente 
de Dios.

Al comenzar su exposición, santo Tomás precisa que el estado de justicia 
debe entenderse como la recta ordenación de las disposiciones del hombre 
con respecto a Dios; por el entendimiento, en primer lugar, pero también 
de toda su persona en la medida en que la superior de las facultades supone 
la integración de las inferiores5. Esta concepción, sin embargo, puede re-
sultar equívoca si se piensa luego la justificación como un acto meramente 
rectificativo. En efecto, si el hombre necesita ser justificado a causa de su 
situación postlapsaria (por la que se encuentra privado de la justicia ori-
ginal) y este contexto constituye nuestro único horizonte, difícilmente se 
comprenderá la verdadera gratuidad de la redención. Obviamente la teo-
logía, en cuanto inteligencia de la fe que reflexiona sobre el dato revela-
do, centrará su atención en esta circunstancia particular (y por eso estará 
estrechamente ligada al problema de la conversión), pero deberá hacerlo 
siempre en el marco más amplio del designio divino para salvaguardar la 
novedad del resultado. Dice santo Tomás:

La justicia en el hombre puede realizarse de dos modos. En primer lugar 
(i), por modo de simple generación, lo cual se realiza de la privación a la for-
ma. Y según este modo la justificación puede aplicarse incluso a aquellos que 
no están en pecado, cuando de esta manera reciben de Dios la justicia, tal 

5   G. Emery, Le théologie trinitaire de saint Thomas d’Aquin, 460.463: “De même que 
le Verbe divin est le Verbe spirant l’amour, la connaissance que procure la mission est une 
connaissance qui s’accomplit dans l’amour. Sans la charité, la connaissance ne reflète pas 
la propriété du Verbe et ne permet pas de reconnaître une mission du Fils […]. Si l’on 
ne connaît le Fils que par un simple savoir extérieur ou par une foi morte, alors le Fils 
n’habite pas les cœurs et il n’est pas possédé”.



Lucas Pablo Prieto 126

como se dice que Adán recibió la justicia original. De otro modo (ii), la jus-
ticia puede realizarse en el hombre según la razón de movimiento que es de 
contrario a contrario. Y según esto, la justificación implica una cierta trans-
formación del estado de injusticia al estado de justicia anteriormente descrita. 
Y en este sentido hablamos aquí de la justificación del impío, según aquello 
del Apóstol a los Romanos: al que, sin trabajar, cree en aquel que justifica al 
impío, etc. Y puesto que el movimiento más se denomina según el término ad 
quem que por el término a quo, por ello a esta transformación por la que uno 
es constituido en el estado de justicia por la remisión de los pecados, toma su 
nombre del término ad quem y se llama justificación del impío6.

La importancia de distinguir estos dos modos como el hombre puede 
alcanzar la justicia reside en la distinción que se establece entre (i) la dimen-
sión elevante de la justificación y (ii) su dimensión curativa. Es verdad que 
en la situación actual del hombre se da como restauración de su naturaleza 
caída, pero simpliciter loquendo, la justificación mira más a la introducción 
en un orden que supera nuestras fuerzas. De esta manera queda claro que 
la gratuidad de la gracia no está tanto en la devolución de lo que culpable-
mente habíamos perdido, sino en la donación de algo que jamás podríamos 
haber alcanzado, lo cual es muy distinto. Adán también necesitó ser “justi-
ficado” (en su misma creación), no porque su naturaleza incluyera alguna 
imperfección constitutiva, sino porque el designio divino fue conducirlo a 
algo que estaba sobrepasaba su naturaleza finita. 

Esta es la base para comprender correctamente la explicación tomasiana 
de la justificación, porque para comprender bien la relación que existe en-
tre naturaleza y gracia, hay que tener previamente una idea clara de lo que 
constituye el término sobrenatural7. No estamos aquí hablando de un mis-
mo plano que se distingue en su interior por una diferencia de magnitud 

6   Cf. Tomás de Aquino,  Summa Theologiae I-II, q.113 a.1 c. Las citas de santo 
Tomás de Aquino están tomadas de la Opera Omnia en el website dirigido por Enrique 
Alarcón: www.corpusthomisticum.org/iopera.html. Las traducciones son propias.

7   De hecho, en los inicios de la Edad Media la justificación se pensó principalmente como 
una liberación del libre arbitrio: nuestra libertad se encontraba esclavizada y era necesario el 
auxilio de Dios para poder evitar el pecado en el futuro. Pero vista solo en esta perspectiva, 
podía quedar oculta la verdadera novedad de la gracia, y fácilmente podía oscilarse entre 
un pelagianismo más o menos explícito o un pesimismo natural sobre la condición del 
hombre. Cf. J. Rivière, Justification, 2042; B. Lonergan, Grace and Freedom: operative 
grace in the thought of St. Thomas Aquinas, 3-20; A. McGrath, Iustitia Dei, 56-72.



“Por gracia habéis sido salvados” (Ef 2,5) 127

(aun suponiendo que dicha distancia fuera infinita), sino de dos niveles dis-
tintos que pueden entrar en contacto solo por la libre disposición de Dios. 
Esto nos indica que al momento de pensar en la justificación no podemos 
olvidar la constitutiva insuficiencia de lo humano para acercarse a lo divino. 
El Doctor Común lo recoge en otro lugar de la Suma:

El hombre en estado de naturaleza íntegra necesitaba una fuerza añadi-
da para una cosa, a saber, para obrar y querer el bien sobrenatural. Pero en el 
estado de naturaleza corrupta para dos cosas, a saber, para alcanzar la salud, 
y además para obrar el bien de la virtud sobrenatural, el cual es meritorio. 
En ambos estados, sin embargo, el hombre necesita un auxilio divino para 
moverse al bien obrar8. 

Pero ahora podemos preguntarnos: ¿cómo se alcanza la justificación? La 
primera justificación, por el bautismo de un niño, pues por este sacramento 
se infunde en el hombre la gracia que nos hace agradables a Dios. En este 
punto el problema se resuelve conforme a una correcta comprensión de la 
economía sacramental. Sin embargo, algo más difícil es la explicación de la 
justificación del adulto, pues al introducirse la voluntariedad del acto resul-
ta más complejo explicar la recta interacción entre los distintos elementos 
(y por eso todo retorno a la gracia para un adulto puede ser también con-
templado desde el problema del bautismo de los adultos).

II. La gratuidad de la salvación

Al hablar de la teología de santo Tomás, no debemos pensar que es un 
bloque granítico cerrado en sí mismo y sin matices y variaciones. Ya los 
inmediatos seguidores del santo se dieron cuenta que a lo largo de su obra 
podían encontrarse variaciones y evoluciones9: el problema de la conjuga-
ción entre la gracia divina y la libertad humana es uno de ellos. En su Co-
mentario a las Sentencias10, la relación de ambos elementos permanecía en 

8  Cf. Tomás de Aquino,  Summa Theologiae I-II, q.109a.2c.
9  Cf. R.-A. Gauthier, Les ‘Articuli in quibus frater Thomas melius in Summa quam in 

Scriptis, 300-314; B. Lonergan, Grace and Freedom: operative grace in the thought of St. 
Thomas Aquinas, 74-79; J. Wawrykow, Grace, 199-202. 

10   Para la cronología de las obras de santo Tomás seguimos la última edición del libro 
de Jean-Pierre Torrell, Initiation à saint Thomas d’Aquin, 429-485.



Lucas Pablo Prieto 128

cierto modo extrínseca y por tanto la libertad humana aparecía como un 
elemento independiente con respecto a la acción de Dios. En dicha obra 
el Aquinate parece defender una cierta yuxtaposición entre la gracia y la 
voluntad11, lo cual podría dar una idea errónea sobre lo que puede hacer 
el libre arbitrio con respecto al don divino. Fue sobre todo a partir de las 
Quaestiones Disputatae de Veritate (1256-1259), con la toma de conciencia 
de la controversia semi-pelagiana, cuando perfiló más exactamente su doc-
trina sobre la prioridad absoluta de la gracia en el orden de la salvación; y ya 
en la Suma de Teología se ve con claridad cómo concibe la subordinación de 
la causalidad de la criatura racional a la trascendente.

II.1. La justificación como efecto de la gracia operante

En el artículo 3 de la cuestión 113, santo Tomás se pregunta si es nece-
sario el libre arbitrio en la justificación del impío. Su respuesta es que en el 
caso de los que poseen libre arbitrio es necesario un acto particular, porque 
la moción de Dios es proporcional al movimiento propio de la creatura: 
por eso, si la creatura es movida por Dios, dicho movimiento respetará su 
modo particular de obrar, en este caso, mediante un movimiento volun-
tario12. Pero, ¿cómo comprender esta actividad humana? El semipelagia-
nismo había sostenido que en la justificación del impío era necesario un 
acto de la voluntad humana que dispusiera al pecador a recibir la gracia: no 
negaban la necesidad de la gracia en el orden de la salvación, pero atribuían 
al hombre el inicio de la conversión. ¿Es que puede pensarse la justificación 
de esta manera? Más arriba hemos dicho que fue justamente a raíz de ese 
planteamiento como santo Tomás desarrolló y completó su doctrina sobre 
la gratuidad divina, salvando el lugar de lo humano en dicha acción, pero 
sin concederle en ningún caso una prioridad en la obra redentora.

11   Cf. Tomás de Aquino, II Scriptum Super Sententiis, d.29 q.1 a.4. No hay que 
olvidar que hasta el siglo XVI el Comentario a las Sentencias era la obra de acceso al 
pensamiento tomista ( Juan Capreolo, prínceps thomistarum, habría tenido el mérito de 
hacer de la Suma el texto principal de referencia). Esto muestra aún más la dificultad de 
la teología posterior para discernir con claridad qué pertenecía al pensamiento verdadero 
del Doctor Angélico y que no: cf. H. Oberman, The Harvest of Medieval Theology. 
Gabriel Biel and Late Medieval Nominalism, 141-142. 

12   Tomás de Aquino, Summa Theologiae, I-II, q.113, a.3, c. Esta doctrina fue 
recogida luego por el Concilio de Trento (DH 1525) y por el Catecismo de la Iglesia 
Católica (CEC 1989-1993), sin caer en ningún caso en el error pelagiano. 



“Por gracia habéis sido salvados” (Ef 2,5) 129

Procedamos por partes. A riesgo de simplificar el problema, podemos 
sintetizar de este modo la solución: puesto que la primacía corresponde 
siempre a Dios (y no puede ser de otro modo), todo retorno a la gracia 
encuentra siempre su causa en una moción divina. Si la creatura se dirige 
a Dios en cuanto Trino, ello se debe a que Dios imprime en ella un movi-
miento que la supera no solo a causa del pecado, sino también y sobre todo 
porque es creatura13. Y esta moción se traduce en una nueva (no solo distin-
ta) inclinación racional. Santo Tomás, recogiendo una idea presente en la 
Sagrada Escritura, afirma claramente que Dios cambia las voluntades de los 
hombres, “de manera que a una inclinación precedente le suceda una dis-
tinta, de manera que la primera desaparece y permanece solo la segunda” 14.

Es importante comprender que esta moción no es una simple disposi-
ción general o extrínseca que condiciona, pero que no determina el acto 
voluntario. Para el Doctor Angélico, la moción de Dios llega a implicar 
la posición de un nuevo acto voluntario, contrario incluso al precedente. 
Pensemos en la conversión de Jean Valjean. Tal como se nos presenta en el 
libro (o en el musical), podríamos pensar que su cambio de vida fue pro-
piciado por la generosidad del sacerdote, y concluir de ahí que la moción 
de Dios se reduce a la disposición correcta de las circunstancias. ¿Por qué 
no se había convertido antes? Según este esquema mental, porque su libre 
arbitrio no se había encontrado verdaderamente frente a la materia sobre 
la que debía elegir; análogamente a como el fuego comienza a calentar el 
agua solo cuando esta está a una distancia proporcionada a su potencia, así 
nuestra voluntad podría elegir el bien cuando las condiciones ambientales 
lo permiten. 

Volviendo a la justificación, esta explicación se traduciría en el ofreci-
miento (gratuito, ciertamente) de la vida divina y en la disposición de todos 
los elementos por parte de Dios (también gratuitamente) para que final-
mente el hombre pueda dar su consentimiento. El problema es que esto 

13   Cf. Tomás de Aquino, Summa Theologiae, I, q.62, c. et ad3. 
14   Cf. Tomás de Aquino, De Veritate, q.22, a.8, c. Un problema diferente, aunque 

estrechamente ligado, es cómo puede el hombre resistir a la moción divina. Sobre este 
punto escribió R. Garrigou-Lagrange, La prédestination des saints et la grâce, 248: 
“il y a certes un mystère dans la conciliation de la liberté de nos actes méritoires avec les 
décrets infailliblement efficaces de Dieu ; mais beaucoup plus obscur encore est le mystère 
du mal permis par Dieu”. Cf. J. Maritain, Dieu et la permission du mal, 13-123; S.A. 
Long, Petite réflexion sur Marin-Sola et Torre à propos de la grâce et la liberté, 469-80; B. 
Valuet, Marin-Sola redivivus, 481-493. 



Lucas Pablo Prieto 130

es el semipelagianismo. Para santo Tomás, Dios no solo mueve de manera 
general la voluntad de los hombres, sino que causa en ella un particular acto 
volitivo por el cual la criatura se dirige a Dios. Jean Valjean se convirtió por-
que Dios cambió su voluntad. Pero, precisando un poco más la doctrina to-
mista, hay que afirmar que esta moción puede ser doble. Dice santo Tomás:

De dos maneras mueve [Dios] la voluntad. De un primer modo i), sim-
plemente moviéndola, a saber, cuando mueve la voluntad hacia algo sin 
que imprima una forma en la voluntad, tal como cuando sin la aposición de 
un hábito hace que el hombre quiera lo que antes no quería. Pero también 
de otro modo ii), imprimiendo una forma en la misma voluntad; al modo 
como la misma naturaleza (a la que Dios dio la voluntad) está inclinada 
a querer algo, de modo semejante, por algo añadido como la gracia o la 
virtud, se inclina luego el alma a querer aquello a lo no estaba determinada 
por natural inclinación15. 

En este párrafo vemos esbozada la diferencia entre lo que posteriormen-
te se denominó gracia actual y gracia habitual. Dios puede mover la volun-
tad humana ya sea puntualmente o infundiendo en ella una cualidad sobre-
natural que la capacite para obrar conforme a ese nuevo principio. Según 
esta distinción, la justificación es el efecto de una gracia habitual, mientras 
que la preparación a ella sería el efecto de una gracia actual. Esta distinción, 
sin embargo, no da perfectamente cuenta del problema, y santo Tomás in-
troduce otra distinción (recogiendo una doctrina agustiniana) que puede 
aplicarse a la precedente y que nos muestra cuál es la relación que la gracia 
guarda con la actividad humana16.

La gracia puede entenderse de un doble modo, a saber, como auxilio 
divino por el que nos mueve a querer el bien y a obrarlo, y como don divino 
habitual infundido en nosotros. En ambos casos la gracia se subdivide en 
operante y cooperante. Así, la actividad de un efecto no se atribuye al móvil, 
sino al motor. En tal efecto, por tanto, en el que nuestra mente es movida 

15  Tomás de Aquino, De Veritate, q.22, a.8, c.
16   Esto no implica multiplicar innecesariamente “las gracias”, pues como explica santo 

Tomás, nada impide que una y la misma gracia provoque ciertos efectos por ella misma 
y otros en conjunción con la libertad de la creatura; cf. De Veritate, q. 27, a. 5, sc; I-II, q. 
111, a. 2, ad4.



“Por gracia habéis sido salvados” (Ef 2,5) 131

y no agente (movens), pues solo Dios es agente, la operación se atribuye a 
Dios, y según esto hablamos de gracia operante. Pero en aquel efecto en el 
que nuestra mente mueve y es movida, la operación no solo se atribuye a 
Dios, sino también al alma, y en este caso hablamos de gracia cooperante17. 

De este modo podemos tener una gracia habitual operante y otra coope-
rante, y también por parte de la gracia actual una operante y otra cooperan-
te. Con respecto a la primera santo Tomás concibe la distinción en analogía 
a aquella del ser y el obrar. La novedad del ser sobrenatural que se infunde 
en el alma proviene de la sola actividad divina, pero a dicho ser sigue nece-
sariamente un nuevo género de operaciones que brotan ya de una voluntad 
humana sanada y elevada. 

Pero con el segundo grupo puede presentarse un problema. Santo To-
más afirma que en aquellos que gozan de libre albedrío, un acto voluntario 
es necesario para recibir la justificación (asentimiento). Entonces podemos 
preguntarnos: ¿dicho acto pertenece a la gracia operante o cooperante? 
Probablemente en este punto se encuentra gran parte del problema, pues 
conforme al principio de gratuidad, el santo dominico no duda en afirmar 
que pertenece a la gracia operante, es decir, solo a Dios atribuible, aun-
que debemos también decir que es el hombre quien acoge, respetando, sin 
embargo, que dicha acción “no es efecto de la gracia cooperante, porque 
este consentir del libre albedrío es ya el efecto mismo de la justificación 
que está obrando Dios”18. Dios cambia verdaderamente las voluntades sin 
violentarlas, pero dicho cambio es la impresión de su propio movimiento, 
que es justamente querer. La dificultad reside en comprender que hay ver-
daderamente una acción de la criatura (la voluntad se dirige a Dios), pero 
que no se trata de ninguna cooperación, porque de ningún modo puede la 
voluntad principiar un movimiento de ese orden. Canals lo expresaba de la 
siguiente manera recogiendo en su exposición el pensamiento del Doctor 
Común:

Esta moción del libre albedrío no podría ser entendida como indepen-
diente y no causada en la propia voluntad por la divina moción operante. 
Santo Tomás nota que al decir que Dios no nos justifica sin nosotros, afir-
mamos esto porque “por el movimiento del libre albedrío, al ser justifica-

17  Tomás de Aquino, Summa Theologiae, I-II, q. 111 a. 2 c: el destacado es nuestro.
18   A. Amado, Libre arbitrio y gracia, 284. 



Lucas Pablo Prieto 132

dos, consentimos a la justicia de Dios. Sin embargo, aquel movimiento no 
es causa de la gracia, sino su efecto: por lo cual toda la operación pertenece 
a la gracia” (I‑II, q.111, a.2 ad2)19. 

II.2. La escolástica tardía y el neo-semipelagianismo

Después de ver cómo santo Tomás ha hablado de la gratuidad divina de 
la salvación, puede parecer extraño que la revuelta luterana y protestante 
acusara de neo-pelagianismo a la Iglesia e incluso al santo doctor (“es la 
fuente y el caldo de cultivo de todas las herejías, errores y de la anulación 
del evangelio, como demuestran todos sus libros” [M. Luther,1524. Werke. 
Kritische Gesamtausgabe])20. Un estudio atento, sin embargo, de la evolu-
ción teológica de la escolástica tardía podría darnos la clave para compren-
der en parte dicha acusación. 

La posición tomista sobre la absoluta gratuidad divina en el orden de la 
redención se oscureció primero con la aparición del nominalismo (fuer-
temente ligado a las cuestiones sobre la potencia absoluta de Dios) y tam-
bién por un cierto oscurecimiento de las fuentes, de tal modo que no se 
tuvo conciencia clara de cuál era la línea que separaba la ortodoxia del error. 
Aparecieron así posturas que solo con el redescubrimiento del Concilio de 
Orange en el siglo xvi se vio que eran heréticas, aunque en su momento 
se creyó que pertenecían a lo teológicamente opinable21. Un caso claro y 
elocuente es la postura de Gabriel Biel, todavía más importante por la in-
fluencia cierta que ejerció en la formación teológica de Lutero22.

19  F. Canals Vidal, Obras Completas, 3, 383.
20   Traducción directa del alemán por X. Prevosti Vives. Este juicio, sin embargo, 

ha de ser matizado ya en el mismo Lutero, pues a lo largo de su vida guardó una posición 
ambivalente respecto a Tomás de Aquino. Lo mismo ha ocurrido en la teología protestante 
posterior, y no han faltado teólogos reformados que han querido ver en santo Tomás un 
proto-protestante; cf. M. Root, Aquinas, Merit, and Reformation Theology after the 
Joint Declaration on the Doctrine of Justification, 5-10; F. Beckwith, Doting Thomist. 
Evangelicals, Thomas Aquinas and Justification, 212-214. 

21   El Concilio de Orange II [Arausicanum] permaneció desconocido durante 
prácticamente toda la Edad Media, y solo reapareció a mediados del siglo XVI en una 
colección canónica realizada por Pedro Crabbe (1538); cf. G. H. Tavard – P. De 
Letter, Justification, 82.

22   Cf. H. Oberman, Facientibus quod in se est Deus non denegat gratiam, 177; R. 
Kolb, Martin Luther. Confessor of the faith, 26-41.



“Por gracia habéis sido salvados” (Ef 2,5) 133

Oberman sintetiza del siguiente modo su doctrina23: “Dios, conforme 
a su designio, premia a aquellos que hacen lo que se encuentra en su poder 
(facere quod in se est), sin embargo, en esta justicia se descubre la eterna ley 
de la misericordia, pues Dios libremente así lo ha dispuesto”. Biel reconoce 
que el pecador no puede pasar de la impiedad al estado de justicia sin el 
auxilio de la gracia, pero sostiene que en su poder está alcanzar la línea que 
separa el pecado y la gracia, haciéndose disponible a esta última cuando 
obra lo que está en su poder; incluso más, afirma que después de la caída 
original el hombre puede sin el auxilio de la gracia detestar el pecado y bus-
car a Dios.

Pero lo que realmente preocupa al pensador alemán es qué puede hacer 
un cristiano en una situación análoga a la de un pagano, es decir, en pose-
sión de una fe adquirida (natural), pero carente de la gracia habitual. En 
este punto volvemos a encontrar la idea principal: tanto el cristiano en esta-
do de pecado como el pagano, deben hacer todo cuanto puedan, y hacién-
dolo recibirán la infusión de la gracia (y por tanto esta es efecto de la obra, 
y no al contrario como postulaba santo Tomás): la voluntad es responsable 
de la bondad de sus actos, pero Dios es responsable de que sean meritorios. 

Curiosamente Biel puede afirmar simultáneamente, aunque con distin-
to sentido, que la justificación es sola gratia y solis operibus. Por pura gracia, 
porque Dios ha dispuesto libremente un marco de salvación que no respon-
de a una necesidad de naturaleza: por las obras solamente, porque el hom-
bre debe obrar el bien para responder a lo que Dios ha dispuesto. Es como si 
Dios inventara un juego muy favorable a los jugadores, pero no interviniera 
en dicho juego y quedara simplemente como el árbitro que contempla y 
eventualmente premia a los que se ajustan a las reglas. 

II.3. La revuelta luterana24

Algunos maestros de Lutero en la universidad de Erfurt eran discípu-
los de Gabriel Biel, y en su formación nominalista habían recibido esta 

23   Cf. H. Oberman., The Harvest of Medieval Theology. Gabriel Biel and Late 
Medieval Nominalism, 175-176. 

24   En este apartado seguimos estrechamente la exposición de Alister McGrath: cf. 
A. McGrath, Iustitia Dei. A History of the Christian Doctrine of Justification, 208-307. 
Para conocer la biografía de Martín Lutero pueden consultarse: R. Kolb, Martin Luther. 
Confessor of the faith; R. García Villoslada, Martín Lutero. El fraile hambriento de 
Dios; J. Maritain, Trois Réformateurs.



Lucas Pablo Prieto 134

concepción concurrencial de la causalidad divina y humana que trans-
mitieron al joven teólogo agustino. Aquí es necesario evitar un error. Al 
afirmar que Lutero es heredero de este planteamiento (que quizás po-
dríamos calificar de ontoteología), no queremos defender que positiva y 
explícitamente fuera la estructura filosófica sobre la que construyera su 
pensamiento, sino que dicho modelo condicionó su particular visión del 
mundo, soportando además las soluciones a los problemas que el mismo 
modelo presentaba25.

Es difícil determinar la conexión causal entre la protesta de Lutero y la 
Reforma26, pero es innegable que la reflexión luterana sobre la justificación 
actuó como catalizador del nuevo movimiento y que en ese punto podemos 
encontrar el principal desacuerdo con la Iglesia católica; no es de extra-
ñar, por tanto, que haya sido uno de los puntos fuertes en el diálogo cató-
lico-protestante del último siglo27. Como dijimos al comienzo, aquí está el 
articulus stantis et cadentis Ecclesiae, porque aquí pueden descubrirse dos 
maneras de concebir la relación entre Dios y su creatura. Por el lugar que 
ocupa en la Reforma, expondremos brevemente algunos puntos clave de la 
teología de Lutero y luego de manera más general aquellas notas dominan-
tes del protestantismo ortodoxo sobre la materia.

La reflexión del teólogo agustino en su origen (1515-1516) aparece 
como una reacción contra la teología escolástica, acusándola de haber caí-
do en el pelagianismo. Es sabido que la referencia de Lutero a la “teolo-
gía escolástica” nos remite directamente a la doctrina de Gabriel Biel; y su 
acusación de pelagianismo encuentra, por tanto, una justificación legítima, 

25   Cf. J. A. Cuadrado, Las controversias sobre la gracia y la génesis del humanismo 
ateo, 420-432; O. Boulnois, Quand commence l’ontothéologie? Aristote, Thomas d’Aquin 
et Duns Scot, 85-108;  Ibidem Reading Duns Scotus: from history to philosophy, 603-
608. Este planteamiento es probablemente el elemento fundamental que ha marcado la 
modernidad filosófica, y que condicionó también el pensamiento protestante. 

26   No es fácil hablar de protestantismo, pues dicha denominación general incluye en 
su interior multitud de sistemas muy diferentes entre sí (luteranismo, teología reformada, 
anabaptistas, anglicanos…). Al hablar, por tanto, de protestantismo entendemos de 
manera general el sistema teológico ortodoxo europeo continental, expuesto entre otros 
por Lutero y sus sucesores, Calvino o Barth más recientemente, a pesar de las múltiples 
diferencias que pueden existir entre ellos. Dicho sistema, por otra parte, no puede 
ser pensado como un cuerpo doctrinal cerrado y autoritativo; cf. A. McGrath – D. 
Marks, The Blackwell Companion to Protestantism, 40-95.

27   Cf. A. McGrath, Luther’s Theology of the Cross, 24. 45, 52–3, 142; J. Villar, 
La declaración común luterano-católica sobre la doctrina de la justificación, 112; A. Lane, 
Justification by faith in catholic-protestant dialogue. An evangelical assessment, 87-126.



“Por gracia habéis sido salvados” (Ef 2,5) 135

pero no su respuesta. Así, en esta etapa primera vemos cómo se opone cla-
ramente a la idea que Dios da su gracia a aquellos que hacen lo que está en 
su poder, ya que eso significaría aceptar que en el hombre se encuentra en 
último término la razón de su salvación o condenación, por mucho que el 
marco en el que debe desarrollarse su operación sea de misericordia. Pero 
vemos también cómo aparecen ideas que señalan el esquema mental desde 
el que ofrece su solución: en primer lugar, la afirmación de una pasividad 
absoluta de la creatura en el orden de la salvación, como reacción a las obras 
que postulaba la “teología escolástica” y, en segundo lugar, la captividad del 
libre arbitrio por el pecado, que lo incapacita incluso para obrar el bien28.

Pero donde se da verdaderamente el quiebre es en su nueva comprensión 
de la expresión “Iustitia Dei”. Para Lutero la justicia de Dios no debe inter-
pretarse como la justicia por la cual Dios premia o castiga (contra Biel), 
sino como la justicia por la que nos hace justos. Sin embargo, este hacernos 
justos se entiende en un sentido forense y extrínseco: la justificación no es 
una transformación interior, sino una declaración jurídica absolutoria (y 
por eso se comprende que Lutero rechazara aplicar aquí la categoría teo-
lógica de gracia como hábito sobrenatural). La verdadera novedad teoló-
gica del pensamiento protestante fue la distinción entre la justificación y 
la santificación, y con ella una nueva concepción de la relación que Dios 
establece con el hombre.

El protestantismo ortodoxo (principalmente luteranos y reformados) 
recoge como elemento clave esta idea de la justificación como declaración 
forense, pensándola sobre todo como la disolución de una obligación con-
traída: el hombre por su pecado se había hecho merecedor del infierno, 
pero por misericordia de Dios es absuelto de su culpa. La justificación es la 
no imputación de sus pecados por la fe en Cristo Jesús. A diferencia de la 
posición católica, la justificación es más un cambio de estado que un cam-
bio de naturaleza. Además, la justicia que justifica es la justicia extrínseca 
de Cristo, que Dios imputa al creyente, pero que no le aplica para transfor-
marlo. La teología protestante habla también de la santificación o regenera-
ción, pero la distingue nocionalmente de la justificación, pues esta consiste 

28   Este punto es interesante porque nos muestra que la perspectiva desde donde Lutero 
postulaba su doctrina era primeramente existencial (es decir, que respondía a la condición 
actual de la creatura post-pecado), pero dicho planteamiento en la teología posterior 
deviene ontológico, argumentándose que la incapacidad del libre arbitrio para cooperar 
en la salvación no se debe tanto al pecado, sino al hecho de ser creatura. Cf. E.Vadillo, 
Antropología Teológica, 206-209.



Lucas Pablo Prieto 136

en el levantamiento de una pena y aquella en el proceso regenerativo que le 
sigue29.

Desde esta perspectiva la distinción entre justificación y santificación 
es quizás donde se ve mejor la ruptura entre el planteamiento católico y el 
protestante, porque para el primero, la justificación se comprende como 
una transformación que supone una intrínseca elevación al nivel sobrena-
tural, y es justamente dicha elevación la que supone la remisión de los pe-
cados: la santificación y la justificación son los dos términos de una misma 
realidad. Puesto que el hombre es dirigido a un nuevo fin, eso supone dejar 
el que tenía anteriormente. Para el pensamiento protestante, por el contra-
rio, la dimensión elevante de la justificación queda oculta en la sentencia 
absolutoria, de tal modo que la creatura no parece llegar nunca al nivel di-
vino. Es verdad que hablarán de la regeneración del creyente, pero curación 
no es lo mismo que elevación a la vida sobrenatural.

III. Una diferencia fundamental

III.1. De la exclusividad a la pasividad

Pero, ¿qué subyace a esta solución? Aunque sea una ficción histórica, si 
santo Tomás hubiera tenido en frente suyo las doctrinas de la teología esco-
lástica tardía, también hubiese reaccionado con fuerza señalando su error 
semipelagiano. Sin embargo, el protestantismo respondió con un novum 
teológico, explicando de distinta manera la aplicación de la redención. Lo 
que subyace, como explica Morerod, es la idea que la creatura y el Creador 
comparten el mismo campo de acción: ambas causalidades poseen mag-
nitudes diferentes, ciertamente, pero comparten un mismo dominio30. Lo 
que hace la creatura, por tanto, concurre con la actividad de Dios en la pro-
ducción de ciertos efectos. Pero, desde un postulado así, no se comprende 
cómo puede salvarse la gratuidad de Dios si la creatura tiene que compartir 
con él la producción del efecto; “por eso, el protestantismo es estructural-
mente un sistema de pensamiento que busca una absoluta concentración de 

29   Cf. A. McGrath, Iustitia Dei. A History of the Christian Doctrine of Justification, 
212-213. 

30   Cf. C. Morerod, Œcuménisme et Philosophie. Questions philosophiques pour 
renouveler le dialogue, 99-107.



“Por gracia habéis sido salvados” (Ef 2,5) 137

todo sobre el polo divino, en detrimento de la acción humana”31, porque atri-
buir algo al hombre significa quitarle algo a Dios. 

Se dice que en una ocasión le preguntaron a Karl Barth cuál era la gran 
diferencia o el obstáculo que separaba a los católicos y protestantes, a lo que 
habría respondido con cierto humor: “una palabra sumamente pequeña, 
la palabra et, la conjunción y”. Lo que reprochaba el teólogo protestante al 
pensamiento católico era añadir o sumar el elemento humano al divino: es 
el mismo reproche que Lutero podía dirigir contra la escolástica de Biel. Ob-
viamente Barth se da cuenta del problema que plantea un sistema de pensa-
miento en el cual Dios se incluye dentro de la idea común de ente, y por eso 
reacciona distinguiendo y separando claramente ambos niveles, para otorgar 
solo a Dios toda obra en el orden de la redención32. Pero, aunque aplicadas 
a otro contexto, aquí podríamos citar las palabras de Benedicto XVI: “Dios 
no se hace más divino por el hecho de que lo alejemos de nosotros”33.

Esta concepción resulta tanto más elocuente, cuanto supone una solu-
ción que rechaza el ontoteologismo que habría marcado el desenvolvimien-
to del pensamiento moderno, pero que no consigue ofrecer una respuesta 
adecuada que salve ambos polos del problema: lo divino permanece ex-
trínseco a la creatura, porque lo finito no es capaz de Dios34. Se compren-
de así que desde este principio de exclusividad se termine postulando un 
principio de pasividad, según el cual la creatura puede recibir la acción de 
Dios, pero nunca ser asociada a ella. Ya no se trata solo de que el primer 
movimiento en el orden de la redención deba siempre ser efecto de la gracia 
“operante”, sino que constitutivamente la creatura no puede nunca coope-
rar con la gracia divina. 

31   L. Prieto, La justificación, signo eminente de la gratuidad divina, 21. 
32   Como lo han mostrado estudios recientes, cuando Karl Barth afirmó que la analogía 

entis era una invención del Anticristo, no estaba reaccionando contra la analogía tal como 
la enseñó santo Tomás, sino contra la postura de Pryzwara, heredera del univocismo 
escotista que transformaba a Dios en un ente de la misma categoría que la creatura, pero 
infinito. Así, por ejemplo, lo afirma Van der Kroois, As in mirror. John Calvin and 
Karl Barth on knowing God, 299: “According to Barth that is the sin, the mortal sin, 
of the analogia entis doctrine: the same concept of being which is attributed to God 
as a predicate in a sublime sense is also attributed—to be sure, not in equal measure, 
but indeed in a similar manner—to the creature”. Cf. K. Johnson, Karl Barth and the 
Analogia Entis, 122-157; C. Morerod (2004) 109-112. La anécdota sobre Karl Barth 
está recogida en C. Pozo, Catolicismo y protestantismo como sistemas teológicos, 11.

33  https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/es/speeches/2006/september/
documents/hf_ben-xvi_spe_ 20060912_university-regensburg.html

34   Cf. C. Pozo, Catolicismo y protestantismo como sistemas teológicos, 26.



Lucas Pablo Prieto 138

III.2. Dios no solo nos ha dado el ser, sino que nos ha hecho ser causa

La concepción de santo Tomás es muy diferente. El cardenal Cayetano, 
en polémica con el luteranismo gustaba de citar la siguiente frase del Pseu-
do-Dionisio que expresa también el pensamiento del Doctor Angélico: 
omnium divinissimum est Dei cooperatorem fieri (no hay nada más divino 
que ser hecho cooperador de Dios: In Iam q.44 a.4 n.iv). Esta es la nuclear 
comprensión de santo Tomás: la trascendencia de Dios no anula a la criatu-
ra cuando se acerca a ella, antes, al contrario, funda su operación y le con-
cede una más alta dignidad al hacerla partícipe de su mismo obrar divino. 
Bien lo expresa un teólogo tomista:

Firmemente apoyados en la conjunción que descubrimos en la Biblia y 
en la Tradición cristiana entre el asombro por la belleza de la creación y la 
adoración exclusiva del Creador; de la vocación de las creaturas a glorificar 
al Creador y del amor que empuja al Creador a enaltecer a su creatura, el 
teólogo, lo mismo que el filósofo cristiano, debe buscar en la trascendencia 
del Creador la fuente de la dignidad de lo creado, de la realidad y de la efi-
cacia de su obrar35.

La criatura es eficaz no al margen de Dios, sino en Dios. Por eso la afir-
mación de la actividad creada en ningún caso significa caer en el modelo 
concurrencial, pues Dios no se encuentra al nivel de la creatura, de modo 
que la causalidad divina no comparte nada con la causalidad finita, sino 
que la introduce según su modo propio en la producción de un efecto que 
la sobrepasa. La relación con respecto a la causa trascendente es de subor-
dinación (ya a nivel natural, pero sobre todo en el sobrenatural), nunca de 
competencia.

IV. La participación en la obra redentora: tres ejemplos

A modo de conclusión, quisiéramos simplemente mostrar tres campos 
en los que aparece claramente cómo lo finito coopera en la obra de la reden-
ción, sin restar nada a la absoluta prioridad ontológica (no necesariamente 
temporal) de la causalidad divina: i) primero, los sacramentos como signos 

35   J.-H. Nicolas, L’origine premier des choses, 196. (La traducción es nuestra).



“Por gracia habéis sido salvados” (Ef 2,5) 139

que producen la gracia, ii) en segundo lugar, la mediación de María en la 
obra de la redención, y iii) por último el lugar del mérito en la doctrina 
católica.

IV.1. La humanidad de Cristo y los sacramentos

Para santo Tomás los sacramentos reciben su eficacia del Verbo en 
cuanto encarnado, es decir, toman su eficacia de la humanidad de Cristo 
en cuanto instrumentum coniunctum mediante el cual se nos comunica la 
gracia. No niega que la primacía y exclusividad provenga de la divinidad de 
Cristo (pues jamás la creatura por sus propias fuerzas puede producir algo 
que está más allá de ella), pero acepta la introducción en dicha causalidad 
del elemento creado: no solo de la humanidad de Cristo, sino incluso de la 
realidad sacramental por el mismo principio. 

El sacramento produce la gracia por modo de instrumento. Pero existen 
dos tipos de instrumentos, uno separado, como el bastón y otro conjunto, 
como la mano. Por el instrumento conjunto se mueve el separado, como 
el bastón por la mano. La causa eficiente principal de la gracia es el mismo 
Dios, al cual la humanidad de Cristo se compara como el instrumento con-
junto, y el sacramento como el instrumento separado. Por ello es necesario 
que la virtud salvífica se derive de la divinidad de Cristo por su humanidad 
en los sacramentos36. 

IV.2. La cooperación de la Virgen María

Un contacto mínimo con el protestantismo nos muestra que a nivel más 
psicológico que dogmático la Virgen María constituye una verdadera pie-
dra de toque para la comprensión mutua. Y en este punto solo quisiera citar 
un texto del Concilio Vaticano II que refleja cuál es el pensamiento católico 
sobre la mediación de María (y de la mediación de la creatura en general):

Uno solo es nuestro Mediador según las palabras del Apóstol: “Porque 
uno es Dios, y uno también el Mediador entre Dios y los hombres, el hom-
bre Cristo Jesús, que se entregó a sí mismo para redención de todos” (1 Tm 
2, 5-6). Sin embargo, la misión maternal de María para con los hombres 

36  Summa Theologiae III, q. 62, a. 5 c; cf. III, q. 8 a. 1 ad2



Lucas Pablo Prieto 140

no oscurece ni disminuye en modo alguno esta mediación única de Cristo, 
antes bien sirve para demostrar su poder. Pues todo el influjo salvífico de la 
Santísima Virgen sobre los hombres no dimana de una necesidad ineludi-
ble, sino del divino beneplácito y de la superabundancia de los méritos de 
Cristo; se apoya en la mediación de éste, depende totalmente de ella y de la 
misma saca todo su poder […]. 

Por este motivo, la Santísima Virgen es invocada en la Iglesia con los 
títulos de Abogada, Auxiliadora, Socorro, Mediadora. Lo cual, embargo, 
ha de entenderse de tal manera que no reste ni añada a la dignidad y eficacia 
de Cristo, único Mediador. Jamás podrá compararse criatura alguna con el 
Verbo encarnado y Redentor; pero, así como el sacerdocio Cristo es parti-
cipado tanto por los ministros sagrados cuanto por el pueblo fiel de formas 
diversas, y como la bondad de Dios se difunde de distintas maneras sobre 
las criaturas, así también la mediación única del Redentor no excluye, sino 
que suscita en las criaturas diversas clases de cooperación, participada de la 
única fuente37. 

IV.3. El mérito

Muchas veces se piensa que desde la concepción protestante de la jus-
tificación se sigue como consecuencia un desprecio de toda obra buena, 
justificándose en cierta manera la inacción o incluso la falta moral. Aun 
cuando en Lutero pueden encontrarse algunas afirmaciones en esta línea, 
es falso afirmar que el protestantismo niegue la obra buena (como recuerda 
ya la Confessio Augustana)38. Ya hemos dicho que junto con la justificación 
se suele reconocer la regeneración o santificación del creyente.

Calvino, por ejemplo, acepta incluso hablar de premio (al fin y al cabo, 
es un lenguaje bíblico), pero rechaza completamente la terminología y la 
idea de mérito. ¿Por qué? Porque nuestras obras nunca pueden ser sufi-
cientemente proporcionadas a Dios: “nunca existirá una obra realizada 
por un buen hombre que examinada por Dios no merezca la condenación. 

37  Lumen Gentium, 60.62
38   Cf. A. McGrath, Iustitia Dei. A History of the Christian Doctrine of Justification, 

243-244; J. Villar, La declaración común luterano-católica sobre la doctrina de la 
justificación, 125-128; J. Rivière, Justification, 2144.



“Por gracia habéis sido salvados” (Ef 2,5) 141

Nuevamente tenemos aquí la posición dura [de Calvino]”39. Lo imperfec-
to es cubierto por Cristo, pero nunca puede decirse que la obra en sí sea 
proporcionada a Dios, porque siempre permanece únicamente como hu-
mana. 

Santo Tomás, por el contrario, afirma luego de haber tratado de la justi-
ficación que el hombre puede merecer en razón de la gracia cooperante, lo 
cual supone que Dios en justicia (y no ficticiamente) otorga a la creatura la 
recompensa proporcionada a su obra y por tanto que la creatura ha entrado 
en la vida divina. Obviamente esta justicia presupone la acción divina, pero 
eso no quita que la creatura sea verdaderamente agente en su vida sobrena-
tural, es decir, que obra en el nivel divino. Quizás la frase que mejor resume 
el problema la encontramos en el prefacio de la misa de los santos: “Dios al 
coronar sus méritos, corona su propia obra”.

Lucas Pablo Prieto 
lucaspablo.prieto@gmail.com

Referencias bibliográficas

Amado, A. (2016). Libre arbitrio y gracia. En C. Casanova (ed.), Gratia non 
tollit natura sed perficit eam. Sobre las relaciones y límites entre naturaleza y gracia. 
Santiago de Chile: UST, 281-288.

Beckwith, F. (2013). Doting Thomist. Evangelicals, Thomas Aquinas and Justi-
fication. Evangelical Quarterly 85/3, 211-227.

Boulnois, O. (1995). Quand commence l’ontothéologie ? Aristote, Thomas 
d’Aquin et Duns Scot. Revue Thomiste 115, 85-108.

— (2005). Reading Duns Scotus: from history to philosophy. Modern Theology 
21/4, 603-608.

Canals Vidal, F. (2004). Santo Tomás de Aquino. Un pensamiento siempre ac-
tual y renovador. Barcelona: Scire.

— (2015). Obras Completas 3. Escritos Teológicos I. Barcelona: Editorial Balmes.
Cuadrado, J.A. (2016). Las controversias sobre la gracia y la génesis del huma-

nismo ateo. Espíritu 65, 407-432. 
Emery, G. (2005). La théologie trinitaire de saint Thomas d’Aquin. Paris: Cerf. 

39   A. Lane, Justification by faith in catholic-protestant dialogue. An evangelical 
assessment, 32. 



Lucas Pablo Prieto 142

García Villoslada, R. (1973). Martín Lutero. El fraile hambriento de Dios. 
Madrid: BAC.

Garrigou-Lagrange, R. (1936). La prédestination des saints et la grâce, Doc-
trine de saint Thomas comparée aux autres systèmes théologiques. Paris: DDB.

Gauthier, R.-A. (1952). Les ‘Articuli in quibus frater Thomas melius in Summa 
quam in Scriptis. Recherches de Théologie Ancienne et Médiévale, 271-326.

Jedin, H. (1972). Manual de Historia de la Iglesia V. Reforma, reforma católica y 
contrarreforma. Barcelona: Herder. 

Johnson, K. (2010). Karl Barth and the Analogia Entis. New York: T&T Clark.
Kolb, R. (2009). Martin Luther. Confessor of the faith. New York: Oxford Uni-

versity Press.
Lane, A. (2006). Justification by faith in catholic-protestant dialogue. An evangeli-

cal assessment. New York: T&T Clark.
Lonergan, B. (2000). Collected Works of Bernard Lonergan 1. Grace and Free-

dom: operative grace in the thought of St. Thomas Aquinas. Toronto: University of 
Toronto Press.

Long, S. A. (2015). Petite réflexion sur Marin-Sola et Torre à propos de la grâce 
et la liberté. Revue Thomiste 115, 469-496.

Luther, M. (1897/1899). Werke. Kritische Gesamtausgabe vols.7/15 (WA). 
Weimar: Hermann Böhlaus Nachfolger.

Maritain, J. (1984). Œuvres Complètes 3: [Trois Réformateurs (1925)]. Fri-
bourg-Paris: Éditions Universitaires Fribourg – Éditions Saint Paul.

— (1992). Œuvres complètes 12. [Dieu et la permission du mal (1963)]. Fri-
bourg-Paris, Éditions Universitaires Fribourg – Éditions Saint Paul.

McGrath, A. – Marks, D. (2004). The Blackwell Companion to Protestantism. 
Chelsea: Blackwell.

McGrath, A. (32001). Iustitia Dei. A History of the Christian Doctrine of Justifi-
cation. New York, Cambridge University Press.

— (2011). Luther’s Theology of the Cross. Martin Luther’s theological breakthrou-
gh. Oxford: Wiley-Blackwell.

McKim, D. (2003). The Cambridge Companion to Martin Luther. New York: 
Cambridge University Press.

— (2004). The Cambridge Companion to John Calvin. New York: Cambridge 
University Press.

Morerod, C. (2004). Œcuménisme et Philosophie. Questions philosophiques pour 
renouveler le dialogue. Saint Maure: Parole et Silence. 

Nicolas, J.H. (1991). L’origine premier des choses. Revue Thomiste 91/2, 181-218. 
Oberman, H. (1962). Facientibus quod in se est Deus non denegat gratiam. Ro-

bert Holcot and the beginnings of Luther’s theology. The Harvard Theological Review 
55/4, 317-342.



“Por gracia habéis sido salvados” (Ef 2,5) 143

— (1963). The Harvest of Medieval Theology. Gabriel Biel and Late Medieval No-
minalism. Cambridge: Harvard University Press.

— (1966). Iustitia Christi and Iustitia Dei. Luther and the Scholastic Doctrine of 
Justification. The Harvard Theological Review 59/1, 1-26.

Pérez-Mosso, A. (próxima aparición). Apuntes de Historia de la Iglesia III. 
Pontificio Consejo para la Promoción de la Unidad de los Cris-

tianos – Federación Luterana Mundial, (2013). Del Conflicto a la Comu-
nión. Maliaño: Sal Terrae. 

Pozo, C. (1974). Catolicismo y protestantismo como sistemas teológicos. Madrid: 
Fundación Universitaria Española.

Prieto, L. (2016). La justificación, signo eminente de la gratuidad divina. Cris-
tiandad 1026, 19-21.

Rivière, J. (1925). Justification. En J.M.A. Vacant (éd.), Dictionnaire de Théo-
logie Catholique 8/2, 

Root, M. (2004). Aquinas, Merit, and Reformation Theology after the Joint De-
claration on the Doctrine of Justification. Modern Theology 20/1, 5-22.

Tavard, G.H. – De Letter, P. (22002). Justification. En New Catholic Encyclo-
pedia 8. Washington, DC: Catholic University of America Press, 75-91.

Tomás de Aquino (2000ss.). Opera Omnia. En E. Alarcón (Coord.), Corpus 
Thomisticum <http://www.corpus-thomisticum.org/iopera.html> 

Torrell, J.-P. (2015). Initiation à saint Thomas d’Aquin. Sa personne et son œu-
vre. Paris: Cerf.

Vadillo, E. (2012). Antropología Teológica. Toledo: ITSI.
Valuet, B. (2015). Marin-Sola redivivus. Revue Thomiste 115, 481-493.
Van Der Kooi, C. (2005). As in mirror. John Calvin and Karl Barth on knowing 

God. Leiden-Boston: Brill. 
Villar, J. (2000). La declaración común luterano-católica sobre la doctrina de la 

justificación. Scripta Theologica 32/1, 101-129.
Wawrykow, J. (2005). Grace. En R. van Nieuwenhove – J. Wawrykow 

(ed.), The Theology of Thomas Aquinas. Notre Dame: University of Notre Dame 
Press, 199-221.


