620

MARIA ARACOELI BEROCH
La expresion “liber est cansa sui” como elemento

para una teorfa de la subjetividad en Tomas de Aquino

The Expression “liber est causa sui” as an Element

of a Theory of Subjectivity in Thomas Aquinas
[349-369]

El articulo analiza el sintagma causa sui
para la comprensién de la libertad huma-
na en el pensamiento del Aquinate, a la luz
de algunas de las recientes investigaciones.
Causa sui tomista encuentra su inspiracion
en Aristételes, denotando la causalidad
final del agente; algunos sostienen que en
Tomas adquiere nuevas connotaciones im-
plicando también la causalidad eficiente
del sujeto. Se revisa el uso del sintagma en
los principales escritos tomistas, para indi-
viduar el sentido en que se lo utiliza en esos
contextos y confirmar, luego, si puede ser
un elemento vélido para una teorfa tomista

de la subjetividad.

PALABRAS CLAVE: Causa sui, subje-
tividad, libertad, Tomds de Aquino.

This article analyzes the syntagma cau-
sa sui to seek an understanding of human
liberty in the thought of Aquinas, in light
of recent research. The thomistic causa sui
[finds its inspiration from Aristotle and de-
notes the final causality of the agent. Some
sustain that in Thomas, it acquires new con-
notations, that is, it implies the efficient cau-
sality of the subject. The author reviews the
use of syntagma in the main thomistic an-
thors so as to individuate the sense in which
it is used in these contexts and later confirm
whether it can be used as a valid element for
a thomistic theory of subjectivity.

KEY WORDS: Causa sui, subjectivity,
freedom, Thomas Aquinas.



La expresion “/iber est causa sui” como elemento
para una teoria de la subjetividad en Tomés de Aquino

Maria Aracoeli Beroch

Recientemente algunos autores han llamado la atencién sobre la im-
portancia del sintagma causa sui parala comprension de la libertad huma-
na en el pensamiento de Tomds de Aquino. Estos estudiosos no entienden
que con esta expresion el hombre se cause a si mismo a nivel ontoldgi-
co, sino en el 4mbito de las operaciones o actos segundos'. En las actuales
investigaciones se reconoce que la formulacidn en cuestién encuentra su
fuente de inspiracién en Arist6teles, pero algunas sostienen que en Tomds
adquiere nuevas connotaciones, ausentes en el filésofo griego. Asi, en este
ultimo, causa sui denota la causalidad final del agente y cuando se com-
prende este significado se lo traduce del griego al latin en caso ablativo;
mientras que, ademads de esta primera acepcidn, se debe entender en varios
pasajes del Aquinate causa sui en nominativo y considerando por lo tanto
también la causalidad eficiente del sujeto® Este aspecto, nuevo en Tomds,

Articulorecibido el dia 1 de julio de 2016 y aceptado para su publicacién el dia 23 de
septiembre de 2016.

! Tenemos presente en esto las ensefianzas del mismo Tomds: “esse rei praccedit operari

ipsius; et ideo non potest esse quod aliquis per suam operationem in esse constituatur,
nec quod sit aliquo modo causa sui ipsius; sed sicut homo est causa suae corruptionis
peccando, ita et decens est ut sit quodammodo causa suae purgationis satisfaciendo”; cf.
ToMAs DE AQUINO, In II1 Sent., d. 20 q. 1 a. 1 qc. 2 ad 1; Moos (ed.), 614.

> Cf. especialmente M. J. PEIRO PEREZ — M. I. Zorroza, “La nocién de libertad come
causa sui en Tomds de Aquino’, 435-449; R. CUNsuLO, “¢El ser humano es causa sui?
Aristételes y santo Tomds’, 61-73; J. A. SPIERING, “Liber est cansa sui: Thomas Aquinas
and the Maxim “The Free is the cause of itself ”, 351-376. En una perspectiva distinta de los
ya mencionados, s¢ puede consultar H. WEIDEMANN, “Freiheit als Selbstursichlichkeit.
Ein fruchtbares Missverstindnis bei Thomas von Aquin?’, 25-37, sigue a este autor R.
GUERIZOLL, “A Idéia de ‘Causa Sui’ no Contexto Filoséfico Medieval, Tomds de Aquino
e Mestre Eckhart”, 389-409. Hace varias décadas Cornelio Fabro llamé la atencién

Espiritu LXV (2016) - n.° 152 - 349-369



350 Maria Aracoeli Beroch

acentta el primado del agente libre, sugiriendo su propia responsabilidad
en el obrar.

Asimismo, algunos estudiosos investigan indicios de la subjetividad
humana en distintos autores medievales, incluyendo a Tomds de Aquino,
a partir de otros elementos de antropologia y metafisica, como puede ser
el autoconocimiento que la persona posce de si misma (cognitio sui) o del
amor a si misma (amor sui) y de la memoria (memoria sui); también, de
modo mds general, senalando la reflexividad sobre si mismas de las poten-
cias intelectuales que se supone en las nociones mencionadas, o a través de
lanocién de personay su actuar®. La expresion causa sui, también comporta
la reflexividad del sujeto sobre si mismo, mostrando igualmente en esto la
centralidad tnica de la persona.

Nuestra intencién en este estudio es entonces revisar el uso del sintagma
causa sui en los principales escritos tomistas donde se presenta, para indi-
viduar el sentido en que Tomds lo utiliza en esos contextos (mas alld de su
recepcion de Aristdteles) y confirmar, en un segundo momento, si puede
ser un elemento valido para contribuir a una teorfa de la subjetividad en
Tomds de Aquino.

Cuando hablamos de subjetividad nos referimos a una perspectiva que
tenga en cuenta la principalidad de la persona, en cuanto ésta es el sujeto de
la libertad. Se trata de una perspectiva que no sélo considere el objeto de la

sobre la expresién cansa sui en relacién a la eleccion y a la principalidad del sujeto; cf. C.
FABRO, Riflessioni sulla libertd, 35. Este articulo sigue en parte algunas de las sugerencias
de interpretacién que proponta el fildsofo italiano.

3 Véase por ¢jemplo en relacidn a la cognitio sui: T. SCARPELLI CORY, Aquinas on
human self-knowledge, 204-219, ]. ]. SANGUINETI, “The ontological account of self-
consciousness in Aristotle and Aquinas’, 311-344. El Prof. Canals, como es sabido,
ha dedicado amplios estudios a la doctrina tomista y en relacién a lo que nosotros
llamamos “clementos de subjetividad” es decir, la principalidad de la persona en su obrar,
es programético uno de sus tltimos escritos, fruto de una conferencia, sobre el pasaje
tomistade las Q. D. De Veritate q. 10, a. 8; cf. F. CANALS, “La conciencia existencial del yo
y el conocimiento por connaturalidad”, 3-4. Sigue en esta misma linea de interpretacién
A. PrevosTi MoNcLUs, “El autoconocimiento del yo segun Santo Tomds, esp. 395-
397. En relacidn al amor sui véase A. FLOOD, “Aquinas on Self-Love and Love of God:
The Foundations for Subjectivity and Its Perfection”, 45-55; A. OLIvA — R. IMBACH,
La philosophie de Thomas dAquin. Repéres, 53-54; para la memoria sui y la relacién con
el acto de ser y la persona, véase por ¢jemplo M. F. ECHAVARRIA, “El modo de subsistir
personal como reflexién sustancial segin Tomds de Aquino’, 277-310, también M. del
R.NEUMAN, “La actualidad del entender y del amor indeterminado que el alma tiene de
si y de Dios”, 73-84. Para la nocién de persona y subjetividad se puede consultar A. DE
L1BERA, “When did the Modern Subject emerge?”, 181-220.



La expresion “/iber est causa sui” como elemento para una teoria... 351

libertad, es decir, que no se focalice solamente en la especulacién sobre los
bienes que deben ser elegidos a través de la interaccién de las facultades del
alma humana. No se busca contraponer ambas visiones, sino indagar si la
primera también puede estar presente en Tomds de Aquino a través de la
nocioén de causa sui.

I. Presentacién y analisis de algunos textos tomistas

Si tenemos en cuenta los escritos tomistas donde se menciona la nocién de
causa sui, encontramos que estd presente a lo largo de todo el magisterio del
Aquinate, en general en relacion al tema de la voluntad y de la libertad, ya sea
en Dios como en las creaturas espirituales y de modo particular en el hombre.

Analizaremos por lo tanto los pasajes mds significativos donde se utiliza
la nocién: los libros 1 al 3 del Comentario a las Sentencias, los articulos 1y
2 de la guaestio 24 de las Quaestiones Disputatae De Veritate, textos de las
dos Summae (Summa contra Gentiles, Summa Theologicae), el Comentario
al Evangelio de Juan'y el Comentario ala Metafisica de Aristoteles.

Scriptum super IIII libros Sententiarum. Se sabe que la primera obra de
sintesis de Tomds es el Comentario a las Sentencias de Pedro Lombardo®.
Aqui encontramos algunas veces el sintagma causa sui, con varios de los
elementos que se repetirdn a lo largo de sus escritos.

El contexto interno, cuando aparece el sintagma en relacién a los actos
segundos, implica siempre alguna referencia a la libertad. Asi en el Comen-
tario al libro 2, d. 24, q. 1 se trata del libre arbitrio en cuanto tal; en la
distincién 25 Tomads presenta el libre arbitrio en Dios y en los hombres y
en el articulo 2 de la misma cuestién se plantea si el libre arbitrio pueda ser
coaccionado, presentando en la objecién 4 la relacién entre el intelecto y
la voluntad. El intelecto puede ser coaccionado por las demonstraciones,
por lo que pareceria que también la voluntad lo pueda ser, y por lo tanto
la coaccidn se extiende también al libre arbitrio. En la respuesta aparece la
nocidn de causa sui:

quamvis intellectus sit superior virtus quam voluntas ratione ordinis,
quia prior est et a voluntate praesupponitur; tamen voluntas etiam quo-

* Para la datacién de composicién de las obras tomistas seguimos a J.-P. TORRELL,

Initiation d saint Thomas dAquin, 430-484.



352 Maria Aracoeli Beroch

dammodo superior est, secundum quod imperium habet super omnes ani-
mae vires, propter hoc quod ejus objectum est finis; unde convenientissime

in ipsa summum libertatis invenitur; liber enim dicitur qui causa sui est, ut
in 1 Metaph. C.II, dicitur’.

Aqui el sintagma es utilizado como parte de la explicacién por la que
la voluntad es libre y no puede ser coaccionada. En el corpus del articulo
Tomas inclusive aclara que la voluntad no puede ser coaccionada por parte
del sujeto donde la misma potencia se encuentra, en cuanto se trata de una
facultad espiritual que no depende de un érgano corpéreo; tampoco puede
ser coaccionada por parte del objeto en el sentido que, si bien estd natural-
mente inclinada al bien como a su causa final y en esto consiste su felicidad,
en qué cosa consista esta felicidad no esta determinado sino que es la misma
voluntad la que lo fija, pudiendo adherir o no°.

Se entiende ain mas entonces la respuesta a la objecién 4: la voluntad
detenta el imperium sobre las demds facultades y en cambio nada la coaccio-
na, en cuanto su objeto propio es el bien como fin, y el fin informa también
el obrar de las demds facultades. Lo que se constituye como fin (“i hoc vel
illo” del corpus del articulo) informa y dirige los objetos y las acciones que
son para el fin, de modo que los objetos y los fines de las otras facultades se
vuelven apetecibles por el fin que es objeto de la voluntad: ésta mueve todas
las demas facultades sin ser ella misma movida. Se entiende en el contexto

> TOMAS DE AQUINO, In II Sent., d. 25, q. 1 a. 2 ad 4, MANDONNET (ed.), 650; se
sigue la grafia y puntuacién de las ediciones citadas.

¢ Ibidem, “voluntas autem neque subjecto cogi potest, cum non sit organo affixa,
neque objecto: quantumcumque enim aliquid ostendatur esse bonum, in potestate ejus
remanet eligere illud vel non eligere. Cujus ratio est quia objectum intellectus est verum,
objectum autem voluntatis est bonum [...] si proponatur voluntati aliquod bonum quod
completam boni rationem habeat, ut ultimus finis, propter quem omnia appetuntur; non
potest voluntas hoc non velle; unde nullus non potest non velle esse felix, aut velle esse
miser. In his autem quae ad finem ultimum ordinantur, nihil invenitur adeo malum quin
aliquod bonum admixtum habeat, nec aliquod adeo bonum quod in omnibus sufficiat:
unde quantumcumque ostendatur bonum vel malum, semper potest adhaerere, et fugere
in contrarium, ratione alterius quod in ipso est, ex quo accipitur, si malum est simpliciter,
ut apparens bonum; et si bonum est simpliciter, ut apparens malum: et inde est quod in
omnibus quae sub electione cadunt, voluntas libera manet, in hoc solo determinationem
habens quod felicitatem naturaliter appetit, et non determinate in hoc vel illo”. Para la
relacién entre el bien, el fin y las facultades intelectuales véase E. MARTINEZ, “Bonum
amatur inquantum est communicabile amanti: Amor y bien en la metafisica de Santo

Tomds de Aquino’, 73-79.



La expresion “/iber est causa sui” como elemento para una teoria... 353

de la reflexion que la voluntad no es movida por otra causa en su orden, en
cuanto que puede querer o no querer el objeto que le presenta el intelecto.
La voluntad obra por ella misma y desde ella misma, en este sentido se en-
cuentra en ella la “suma libertad” en un modo “convenientisimo’, segtn la
terminologia juvenil de Tomds y por lo tanto le corresponde ser calificada
COmo causa sui.

Hay que tener en cuenta aqui otro detalle no menor y que se repetird
en otras obras en distintas épocas del magisterio del Aquinate. La objecién
apunta a la “no coaccién” de la voluntad pero nuestro autor concluye que el
libre es el que es causa sui, dando por supuesto entonces que lo que atafie a
la voluntad corresponde a la persona en su totalidad.

También tratando del pecado aparece la nocién de causa sui relacionada
con el apetito intelectivo, en cuanto éste es causa del obrar defectuoso:

differenter est in naturalibus et voluntariis: quia in naturalibus defectus
ab ordine incidit ex necessitate; sed in voluntariis ipsa voluntas est causa
sui defectus: quia in nobis est posse deficere et non deficere. Unde defectus
voluntatis ab eo ad quod ordinata est, non solum habet rationem peccati
sed etiam culpae’.

Aqui también hay que notar que lo que es voluntario se aplica a toda
la persona “quia iz nobis est posse deficere et non deficere”, por lo que una
accién pecaminosa en este contexto es tal por la voluntad que no se ordena
rectamente. Para Tomds entonces las acciones pueden atribuirse a toda la
persona en cuanto son acciones voluntarias®.

En el Comentario al libro 3 atin se mantiene la misma visién; ahora el
contexto no es el libre arbitrio en cuanto tal, pero estd relacionado, pues se
habla de la nocién de amor:

Sic ergo patet quod in hoc differt appetitus naturalis et voluntarius
quod inclinatio naturalis appetitus est ex principio extrinseco; et ideo non

7 'TOMAS DE AQUINO, I I Sent.,d. 48, q. 1 a. 3, MANDONNET (ed.), 1086; la cursiva
es nuestra.

¥ Lo afirmard explicitamente un poco mds adelante: “liber est qui sui causa est; servus
autem per contrarium intelligendus est qui alterius causa est, et non sui. Sumus autem
causa eorum quae ad nos pertinent per voluntatem”; la cursiva es nuestra; cf. TOMAS DE

AQUINO. In IIl Sent., d. 34, q. 2, 2. 2 gla. 1; Moos (ed.), 1148.



354 Maria Aracoeli Beroch

habet libertatem, quia liberum est quod est sui causa; inclinatio autem vo-
luntarii appetitus est in ipso volente; et ideo habet libertatem voluntas’.

En este texto se ilumina otro aspecto en relacién al sintagma en cuestion
como es la interioridad propia del acto voluntario, condicién para que se
atribuya a la persona. Se identifica aqui a quien es libre con el hecho de
inclinarse interiormente, por contraste con lo que no es libre que se in-
clina por un principio que es extrinseco al mismo agente. Se afirma que la
inclinacién voluntaria se encuentra en el mismo sujeto que quiere (i ipso
volente) y por esto el mismo goza de libertad, literalmente la voluntad tiene
libertad. La idea de interioridad estd muy presente en Tomas de Aquino: el
hombre, por su voluntad, en estos textos del Comentario a las Sentencias, es
quien produce sus propios actos, al ser la causa eficiente de los mismos. Dis-
tinto parece aqui el significado si se utilizara al ablativo, donde ser causa sui
se entenderia del obrar por si mismo y para si mismo y no por y para otro,
como sucede en quienes no tienen voluntad o, siguiendo con el ejemplo
aristotélico, en aquellos que son esclavos y obran por lo que se les ordena
externamente. Si se acepta el uso de la expresion en el caso nominativo, con-
trastando el apetito natural al voluntario, en cuanto el primero es movido
ex principio extrinseco, se enfatiza el rol de la persona en cuanto agente.

E inclusive también en este pasaje se repite la particular situaciéon de
la voluntad por la que, si bien ella comparte con el resto de la creacion el
poseer una naturaleza determinada por la Sabiduria, por la que se ordena
naturalmente a su fin ltimo, presenta una diferencia importante: “omnes
aliae vires animae coguntur a suis objectis praeter voluntatem: quia omnes
aliac habent appetitum naturalem tantum respectu sui objecti; voluntas
autem habet praeter inclinationem naturalem, aliam, cuius est ipse volens
causa”. Asi la voluntad no estd coaccionada por su objeto si bien tienda

? ToMAS DE AQUINO, In III Sent.,d. 27, q. 1, a. 2; Moos (ed.), 861.

1% El texto completo: “Omne autem quod est a Deo, accepit aliquam naturam qua in
finem suum ultimum ordinetur. Unde oportet in omnibus creaturis habentibus aliquem
finem inveniri appetitum naturalem etiam in ipsa voluntate respectu finis ultimi. Unde
naturali appetitu vult homo beatitudinem et ea quae ad naturam voluntatis spectant. Sic
ergo dicendum est quod appetitus naturalis inest omnibus potentiis animae et partibus
corporis respectu proprii boni; sed appetitus animalis qui est boni determinati, ad quod
non sufficit naturae inclinatio, est alicujus potentiae determinatae ve/ voluntatis ve/
concupiscibilis ve/ irascibilis. E# inde est quod omnes aliae vires animae coguntur a suis
objectis praeter voluntatem; quia omnes aliae habent appetitum naturalem tantum respectu



La expresion “/iber est causa sui” como elemento para una teoria... 355

naturalmente a la felicidad; nuevamente se menciona que este “no tender
por necesidad” a un objeto determinado tiene su causa en el ipse volens.
Asi es posible relacionar el agente, es decir la persona, que actta volunta-
riamente causando la inclinacién libre (ipse volens cansa) con el sintagma
causa sui.

Q. D. De Veritate. De algtin afio posterior es uno de los parrafos “cané-
nicos” a la hora de estudiar la expresién causa sui. El sintagma aparece en la
reflexion sobre el libre arbitrio, en la cuestion disputada que lleva el mismo
nombre, Q. D. De Veritate q. 24. Analizaremos el articulo 1 donde Tomads
lo trata precisamente en el hombre:

sicut enim gravia et levia non movent seipsa ut per hoc sint causa sui
motus, ita nec bruta iudicant de suo iudicio sed sequuntur iudicium ab alio
inditum; et sic non sunt causa sui arbitrii nec libertatem arbitrii habent.
Homo vero per virtutem rationis iudicans de agendis potest de suo arbitrio
iudicare in quantum cognoscit rationem finis et eius quod est ad finem, et
habitudinem et ordinem unius ad alterum; et ideo non est solum causa sui
ipsius in movendo sed etiam in iudicando. Et ideo est liberi arbitrii ac si
diceretur liberi iudicii de agendo vel non agendo'".

En este texto encontramos también algunos nuevos matices en relacién a
la expresién causa sui y la interioridad. Tomas senala ahora que las creaturas
irracionales estdn también dotadas de automovimiento, por lo que pueden ser
causa sui, en cuanto el movimiento propio surge de la forma que poseen in-
dividualmente; se trata entonces de un principio interior. Pero no poseen la
capacidad de reflexionar sobre el fin ni sobre los actos que los lleva al fin (al que
sin embargo se movieron desde un principio interior): no juzgan sus juicios.
En los textos del Comentario a las Sentencias se enfatizé el rol de la voluntad,
aqui se tiene en cuenta mayormente el juicio, acto del intelecto.

Hay una preciosa indicacién sobre este tema en una guaestio anterior, la q. 22
donde se analiza la relacién entre el intelecto y la voluntad y se aclara que es po-
sible para las facultades superiores del alma volver sobre si mismas en cuanto

sui objecti; voluntas autem habet praeter inclinationem natuvalem aliam cujus est ipse volens
causa”s la cursiva es nuestra, cf. TOMAS DE AQUINO, I III Sent., d. 27, q. 1, a. 2; MooOs
(ed.), 861-862.

"' Cf. ToM4s DE AQUINO, Q. D. De Veritate, q. 24, a. 1; ed. Leon., t. 22, vol. 3, 681,
283-295.



356 Maria Aracoeli Beroch

no estan sujetas a un principio material'?. La expresion causa sui, que implica
también la reflexividad del sujeto sobre si mismo, es propia entonces, también
desde este punto de vista, de las creaturas espirituales.

Pero retomemos la q. 24, analizando las objeciones presentes en este primer
articulo de la cuestién, se nota que se acenttia también aqui el hecho que es
el hombre la causa eficiente de si mismo, no sélo moviéndose sino juzgando.
Es causa de si mismo en cuanto causa segunda, como se lee en la respuesta
a la objeciones 3 y 4, siendo Dios la causa Primera: “Deus est causa operans
in cordibus hominum non excluditur quin ipsac humanae mentes sint causae

suorum motuum; unde non tollitur ratio libertatis™?, porque la causa segunda

es la principal en su orden'.

Summa contra Gentiles. Segtin la cronologia establecida por R. Gauthier la
redaccidn de la primera Summa habria iniciado un poco después de la redac-
ciénde las Q. D. De Veritate™. En esta Summa se encuentra la expresion causa
sui al menos una vez en cada uno de los libros. Analizaremos brevemente los
pasajes mds relevantes.

En el libro 1, considerando la voluntad de Dios, Tomds reporta la frase ari-
stotélica: “Liberum est quod sui causa est: et sic liberum habet rationem eius

2 ToMmAS DE AQUINO, Q. D. De Veritate, q. 22, a. 12; ed. Leon., t. 22, vol. 3, 642,
98-107: “Potentiis autem animae superioribus, ex hoc quod immateriales sunt, competit
quod reflectantur super seipsas: unde tam voluntas quam intellectus reflectuntur
utrumque super se et unum super alterum et super essentiam animac et super omnes eius
vires. Intellectus enim intelligit se et voluntatem et essentiam animae, et omnes animae
vires; et similiter voluntas vult se velle et intellectum intelligere et vult essentiam animae
et sic de aliis”.

* ToMAs DE AQUINO, Q. D. De Veritate, q. 24, a. 1 ad 3; ed. Leon., t. 22, vol. 3, 681,
342-346.

4 Cf. ToMAs DE AQUINO, Q. D. De Veritate, q. 24, a. 1 ad 4. Sanguineti sefialaba
recientemente estos aspectos: “la decisidn voluntaria es una antodeterminacién, porque
en clla el yo se determina a si mismo y en este sentido ‘se causa a si mismo’, si bien
no de modo absoluto, pues para poder hacerlo necesita contar con razones, lo hace de
cara al bien y depende de la causalidad creadora primera de Dios, dado que la voluntad
humana es siempre una potencia finita y creada, no puramente autorreferencial. La libertad
no es ajena a la causalidad, sino que mas bien supone una forma suprema de causalidad:
autocausacién, no absoluta, pero si auténtica y tnica en el mundo. Ella implica,
ademds, una autorreflexividad, en el sentido de que la persona tiene el poder de juzgar
sus propios juicios, para asi poder moverse libremente por si misma y autocorregirse”;
cf. J. J. SANGUINETI, “Libertad, determinacién e indeterminacién en una perspectiva
tomista’, 393.

5 Cf. R. GAUTHIER, Introduction historique a S. Thomas d Aquin: Contra Gentiles,
7-123.



La expresion “/iber est causa sui” como elemento para una teoria... 357

quod est per se. Voluntas autem primo habet libertatem in agendo: inquantum
enim voluntarie agit quis, dicitur libere agere quamcumque actionem™*¢. Aqui
se relaciona causa sui con el actuar, pero, a diferencia del pasaje visto en las Q. D.
De Veritate, el actuar se refiere directamente a la voluntad. Inmediatamente
antes de este pasaje ya citado, el Aquinate explica que la forma considerada por
el intelecto no mueve ni causa sino mediante la voluntad, cuyo objeto es el fin
y el bien por el que las cosas se mueven a actuar. La voluntad en este contexto
se presenta nuevamente como moviendo las otras facultades, aun el intelecto,
en el orden de la causa eficiente. La causalidad final es atribuida al intelecto
que mueve la voluntad presentandole su objeto bajo razén de bien, por lo que
las dos causalidades se separan aqui, a diferencia de lo que se dird en las obras
tomistas de la madurez.

La voluntad es la primera entre las facultades del alma en cuanto aplica
todas las potencias a sus propios actos. Por esto la voluntad es la primera que
detenta la libertad en el obrar al punto de identificarse el obrar libre del agente
intelectual en cuanto tal (/iberum, quis) con el obrar voluntariamente y ambos
ser identificados en la maxima puesta al inicio del pasaje: “liberum est quod
causa sui est’.

En el libro 2 el texto es similar al presentado de las Q. D. De Veritate, al
punto que se pueden considerar lugares paralelos:

Liberum est quod sui causa est. Quod ergo non est sibi causa agendi,
non est liberum in agendo. Quaeccumque autem non moventur neque
agunt nisi ab aliis mota, non sunt sibi ipsis causa agendi. Sola ergo moventia
se ipsa libertatem in agendo habent. Et haec sola iudicio agunt: nam mo-
vens seipsum dividitur in movens et motum; movens autem est appetitus

16 Cf. ToMAS DE AQUINO, Summa contra Gentiles, 1. 1, c. 72; ed. Leon., t. 13,
210: “Forma per intellectum considerata non movet nec aliquid causat nisi mediante
voluntate, cuius obiectum est finis et bonum, a quo movetur aliquis ad agendum. Unde
intellectus speculativus non movet; neque imaginatio pura absque aestimatione. Sed
forma intellectus divini est causa motus et esse in aliis: agit enim res per intellectum, ut
infra ostendetur. Oportet igitur quod ipse sit volens. In virtutibus motivis, in habentibus
intellectum, prima invenitur voluntas: nam voluntas omnem potentiam applicat ad suum
actum; intelligimus enim quia volumus, et imaginamur quia volumus, et sic de aliis. Et
hoc habet quia obiectum eius est finis: — quamvis intellectus, non secundum modum
causae efficientis et moventis, sed secundum modum causae finalis, moveat voluntatem,
proponendo sibi suum obiectum, quod est finis. Primo igitur moventi convenit maxime
habere voluntatem. Practerea. Liberum est quod sui causa est: et sic liberum habet
rationem eius quod est per se. Voluntas autem primo habet libertatem in agendo:
inquantum enim voluntarie agit quis, dicitur libere agere quamcumque actionem”.



358 Maria Aracoeli Beroch

ab intellectu vel phantasia aut sensu motus, quorum est iudicare. Horum
igitur haec sola libere iudicant quaecumque in iudicando seipsa movent'”.

El contexto es la posibilidad del obrar libre de las sustancias intelectuales.
Sibien se recuerda también aqui como en las obras anteriores, la necesidad del
automovimiento como requisito para ser causa sui (sola ergo moventia se ipsa
libertatem in agendo habent), el obrar del agente se hace depender sélo de la
forma entendida por el intelecto’. Se nota en esto una diferencia con otros
textos del mismo perfodo especulativo donde la voluntad se dice domina sua
non sélo por el tipo de forma aprehendida sino también teniendo en cuenta el
tipo de movimiento, es decir, la inclinatio Gnica de la voluntad®. Estd presente
sin embargo aqui la utilizacidn de causa sui al nominativo, por el especificativo
que acompana al sintagma: causa sui agendi.

En el libro 3, la expresién aparece tratando de la Providencia de Dios y
el hecho que las creaturas racionales e intelectuales se gobiernan a si mismas
(propter se ipsas). Aqui el énfasis estd puesto en el hecho que estos seres se pro-
curan el bien para si mismos:

Quod dominium sui actus habet, liberum est in agendo, liber enim est
qui sui causa est: quod autem quadam necessitate ab alio agitur ad ope-
randum, servituti subiectum est. Omnis igitur alia creatura naturaliter ser-
vituti subiecta est: sola intellectualis natura libera est. In quolibet autem

17 Cf. TOMAS DE AQUINO, Summa contra Gentiles, 1. 2, c. 48; ed. Leon., t. 13, 379.

8 Cf. TOoMAS DE AQUINO, Summa contra Gentiles, 1. 2, c. 47; ed. Leon., t. 13, 377:
“Principium cuiuslibet operationis est forma per quam aliquid est actu: cum omne agens
agat inquantum est actu. Oportet igitur quod secundum modum formae sit modus
operationis consequentis formam. Forma igitur quae non est ab ipso agente per formam,
causat operationem cuius agens non est dominus. Si qua vero fuerit forma quae sit ab eo
qui per ipsam operatur, operationis etiam consequentis operans dominium habebit [...]
Forma autem intellecta, per quam substantia intellectualis operatur, est ab ipso intellectu,
utpote per ipsum concepta et quodammodo excogitata: ut patet de forma artis, quam
artifex concipit et excogitat et per eam operatur. Substantiae igitur intellectuales seipsas
agunt ad operandum, ut habentes suae operationis dominium”.

¥ Cf. ToMAs DE AQUINO, Q. D. De Veritate, q. 22, a. 4 ad 1; ed. Leon., t. 22, vol. 3,
621, 103-114: “voluntas ab appetitu sensibili non distinguitur directe per hoc quod est
sequi apprehensionem hanc vel illam; sed ex hoc quod determinare sibi inclinationem,
vel habere inclinationem determinatam ab alio: quae duo exigunt potentiam non unius
modi. Sed talis diversitas requirit diversitatem apprehensionum ut ex praedictis patet.
Unde quasi ex consequenti accipitur distinctio appetitivarum virium penes distinctionem
apprehensivarum, et non principaliter”.



La expresion “/iber est causa sui” como elemento para una teoria... 359

regimine, liberis providetur propter seipsos: servis autem ut sint in usum
liberorum. Sic igitur per divinam providentiam intellectualibus creaturis
providetur propter se, ceteris autem creaturis propter ipsas®.

Pero la explicacién es, como en los otros textos, en base al obrar li-
bre de la creatura que es tal en cuanto es sefiora de sus propios actos. En
este texto no se dan mds detalles respecto la preeminencia de alguna de
las facultades en el obrar: si el obrar intelectivo se refiere a tener el sudi-
cium como fundamento o si es mas propio de la voluntad. Puede ayudar a
aclarar estas afirmaciones el texto del capitulo anterior, donde Tomds re-
cuerda que sdlo las creaturas de naturaleza intelectual son més excelentes
que las otras, por la perfeccién de su misma naturaleza y la dignidad del
fin al que tienden. Sélo ellas alcanzan su propio fin con sus operaciones
personales, es decir, conociendo y amando a Dios (scilicet cognoscendo et
amando Deum)?'.

Teniendo en cuenta esta afirmacion previa, causa sui en el texto que nos
toca analizar puede entenderse del siguiente modo: “Quod dominium sui
actus habet, liberum est in agendo [scilicet cognoscendo et amando], liber
enim est qui sui causa est”. Libre es por lo tanto quien es causa de su proprio
conocimiento y de su propio querer, no en sentido absoluto sino en cuanto
se acttia a si mismo, en su orden (libere se agens ad operandum) para cono-
cer y amar a Dios. El mismo Tomds recuerda esto en un pasaje del capitulo
en cuestiéon: “Quod enim ab altero tantum agitur, rationem instrumenti
habet: quod vero per se agit, habet rationem principalis agentis™. Ademas,
en la utilizacién del sintagma podemos entrever también la causalidad fi-
nal del propio agente, en un sentido mds cercano al original aristotélico,
en cuanto “liberis providetur propter seipsos: servis autem ut sint in usum
liberorum. Sic igitur per divinam providentiam intellectualibus creaturis
providetur propter se”.

20 ToMAS DE AQUINO, Summa contra Gentiles, 1. 3, c. 112; ed. Leon., t. 14, 356.

2l Cf. ToMAS DE AQUINO, Summa contra Gentiles, 1. 3, c. 111; ed. Leon., t. 14,
355: “Praccellunt enim alias creaturas et in perfectione naturae, et in dignitate finis.
In perfectione quidem naturae, quia sola creatura rationalis habet dominium sui actus,
libere se agens ad operandum; ceterae vero creaturae ad opera propria magis aguntur quam
agant; ut ex supra dictis patet. In dignitate autem finis, quia sola creatura intellectualis
ad ipsum finem ultimum universi sua operatione pertingit, scilicet cognoscendo et amando
Deum’; la cursiva es nuestra.

22 Cf. ToMAS DE AQUINO, Summa contra Gentiles, 1. 3, c. 112; ed. Leon., t. 14, 356.



360 Maria Aracoeli Beroch

Por ultimo, en el libro 4 se encuentra también una mencién a la expre-
sidn causa sui, si bien la dptica es netamente teoldgica pues se habla de los
efectos que se atribuyen al Espiritu Santo, que mueve los seres intelectua-
les a Dios®. El sintagma puede aqui ser entendido en el caso nominativo,
expresamente se identifica el obrar libre con el obrar ex nobis ipsis, aclaran-
dose que esto implica que el sujeto se acttia voluntariamente (“boc vero est
quod ex voluntate agimus”). Por lo que si el principio del obrar estuviera
fuera del agente o no fuera totalmente voluntario, no se podria juzgar que
una accién fuese libre.

Se habra notado ya que, aunque de paternidad aristotélica, la nocién de
causa sui Tomds la utiliza también en relacidn al obrar del hombre movido
por la gracia, como se deduce del contexto de éste y algunos de los otros
textos que aqui se presentan*. En general el sintagma se relaciona con la
caridad y con los dones del Espiritu Santo, que obran en el alma de modo
tal que, quien vive en gracia, es movido interiormente y su voluntad es incli-
nada a amar sobrenaturalmente®. Esta persona goza por lo tanto de la ver-
dadera libertad, convirtiéndose en hijo de Dios: su voluntad estd orientada
al Sumo Bien. Mientras que, quien es vicioso, se aleja del verdadero bien,
obra como siervo (serviliter agit), porque estd de algin modo u obrando
por algo extrafo a la naturaleza de su misma voluntad (si se considera el
orden de la voluntad) u obrando por un bien aparente o por temor servil®.

Summa Theologiae. El sintagma causa sui aparece en la Prima Pars, q. 83,
dedicada al libre arbitrio, en el marco del tratado sobre el hombre:

liberum arbitrium est causa sui motus, quia homo per liberum arbi-
trium seipsum movet ad agendum. Non tamen hoc est de necessitate liber-
tatis, quod sit prima causa sui id quod liberum est: sicut nec ad hoc quod
aliquid sit causa alterius, requiritur quod sit prima causa eius. Deus igitur
est prima causa movens et naturales causas et voluntarias. Et sicut natura-
libus causis, movendo eas, non aufert quin actus earum sint naturales; ita

» Aqui se explica que este mismo Espiritu mueve a los hijos de Dios no como siervos
sino como libres, y se menciona: “cum enim liber sit qui sui causa est, illud libere agi-
mus quod ex nobis ipsis agimus. Hoc vero est quod ex voluntate agimus: quod autem
agimus contra voluntatem, non libere, sed serviliter agimus”; cf. TOMAS DE AQUINO,
Summa contra Gentiles, 1. 4, c. 22; ed. Leon., t. 15, 83.

2 Cf. ToMAS DE AQUINO, Summa contra Gentiles, 1. 4, c. 22.

» Cf. ToMAS DE AQUINO, Super Evangelium S. loannis lectura, c. 15, lect. 3.

26 Cf. ToOMAS DE AQUINO, Summa contra Gentiles, l. 4, c. 22.



La expresion “/iber est causa sui” como elemento para una teoria... 361

movendo causas voluntarias, non aufert quin actiones earum sint volun-
tariae, sed potius hoc in eis facit, operatur enim in unoquoque secundum
eius proprietatem”.

En el corpus de este mismo articulo se hacia referencia sobre todo al sudi-
cium en relacién al obrar libre del hombre: “Sed homo agit iudicio, quia per
vim cognoscitivam iudicat aliquid esse fugiendum vel prosequendum”™.

Pero en el texto que nos interesa, que es la respuesta a una objecién,
encontramos también menciones al apetito intelectivo en cuanto el hom-
bre se mueve a si mismo por el libre arbitrio, que implica la causalidad de
la voluntad. El hombre es definido como cawusa sui motus, enfatizandose la
causalidad propia desde el punto de vista del movimiento volitivo, entendi-
do como automovimiento (seipsum mover ad agendum). En vistas a la obje-
cién, se muestra aqui que Tomds distingue que, si bien puede decirse causa
de si mismo, el hombre no es causa primera de si mismo, sino de su obrar,
donde el movimiento de la Causa Prima funda el movimiento operativo de
la voluntad, respetando su propia naturaleza.

Hay otras dos referencias de cierta importancia en la Summa Theologiae
[-II y II-IL, en el periodo especulativo que podemos denominar como de la
ultima madurez de Tomas®.

En ambos pasajes se habla del obrar libre del hombre en relacién a algtin
aspecto del Espiritu Santo. En el pasaje de S. 75. I-I1, q. 108 Tomads senala
explicitamente que para que el obrar del hombre sea considerado libre debe
surgir del interior del mismo, sin contrariar su propia naturaleza. Ademas
se identifica “/iber est causa sui” con el obrar ex seipso®. En el pasaje de la
S. Th. II-11 se menciona explicitamente el amor como condicién para que
una accidn surja del interior del hombre y a él se pueda referir como fuente:
“Quicumque autem ex amore aliquid facit, quasi ex seipso operatur, quia

¥ Cf ToMAs DE AQUINO, 8. 7h.,1, q. 83, a. 1 ad 3; ed. Paulinae, 397.

# ToMAS DE AQUINO, S. 7h.,1, q. 83, a. 1; ed. Paulinae, 396.

¥ Cf.].-P TORRELL, Initiation 4 saint Thomas dAquin, 436-437.

3 Cf. ToMmAs DE AQUINO, S. 7h.,I-11, q. 108, a. 1 ad 2; ed. Paulinae, 1045: “secundum
Philosophum, in I Metaphys., liber est qui sui causa est. llle ergo libere aliquid agit qui
ex seipso agit. Quod autem homo agit ex habitu suae naturae convenienti, ex seipso
agit, quia habitus inclinat in modum naturae. Si vero habitus esset naturae repugnans,
homo non ageret secundum quod est ipse, sed secundum aliquam corruptionem sibi
supervenientem”.



362 Maria Aracoeli Beroch

ex propria inclinatione movetur ad operandum™; aqui se puede proponer
entonces un rol preponderante de la voluntad como la facultad primera a
quien se puede atribuir el automovimiento, en cuanto el amor es un acto
propio de esta facultad.

Otros textos del dltimo periodo especulativo tomista. Hay otros textos,
siempre de la madurez tltima del Aquinate, donde se mencionan ambas
causalidades para la expresién causa sui. Asi, por ejemplo, en el tardio Co-
mentario ala Metafisica de Aristoteles: “Ille homo proprie dicitur liber, qui
non est alterius causa, sed est causa suiipsius. Servi enim dominorum sunt,
et propter dominos operantur, et eis acquirunt quicquid acquirunt. Liberi
autem homines sunt suiipsorum, utpote sibi acquirentes et operantes”. Si
bien en la mayoria de los textos donde aparece la expresion causa sui, hemos
visto que implica la causalidad eficiente, no por esto Tomds deja de tener
en cuenta el sentido en ablativo, como en éste que acabamos de presentar.
De hecho, no se niega el sentido de la causalidad final del sintagma cuando
se habla de agente, si tenemos en cuenta que para Tomds un agente obra
siempre por un fin, donde en las obras de la madurez se vuelve mas patente
la unién de ambas causalidades en el mismo sujeto™.

De este periodo ultimo es también el Comentario al Evangelio de San
Juan, donde se encuentra la mencién a ambos géneros de causalidad. Se
utiliza por lo tanto ambos significados de causa sui para el hombre libre

31 El pasaje completo en TOMAS DE AQUINO, S. 7h., II-11, q. 19, a. 4; ed. Paulinac,
1168: “cum liber sit qui causa sui est, ut dicitur in principio Metaphys. servus est qui non
causa sui operatur, sed quasi ab extrinseco motus. Quicumque autem ex amore aliquid
facit, quasi ex seipso operatur, quia ex propria inclinatione movetur ad operandum. Et
ideo contra rationem servilitatis est quod aliquis ex amore operetur”.

2 ToMAs DE AQUINO, In XIL Libros Metaphysicorum..., 1. 1, lect. 3; ed. Marietti,
18, 58.

33 Cf. en el contexto de la libertad humana (mds precisamente de la electio humana)
Q. D. De Malo, q. 6, a. un. De algiin modo, algunas de las caracteristicas que se desprenden
de la nocidn de camsa sui en relacién al hombre libre, estdn presentes en el andlisis de
la voluntad en esta guaestio 6, aunque no se mencione explicitamente el sintagma. Se
afirman tanto la causalidad eficiente como la final en la voluntad, en cuanto su objeto
es primum et precipuum en el género de la causa final (cf. ed. Leon., t. 23, p. 148, 330)
y por lo tanto ex parte exercitii actus, le corresponde el principio de la mocién. De esta
primacia en la causalidad final y eficiente, se sigue la autodeterminacién de la voluntad:
“uoluntas mouet et se ipsam et omnes alias potentias: intelligo quia uolo, et similiter utor
émnibus potentiis et habitibus quia uolo” (cf. ed. Leon., t. 23, p. 149, 349-352). Ademés,
la voluntad también se toma como la facultad propia del hombre, cuando al inicio de la
quaestio se afirma que si la voluntad obrara por necesidad, se quitaria el mérito a los actos

humanos (cf. ed. Leon., t. 23, p. 148, 248-260).



La expresion “/iber est causa sui” como elemento para una teoria... 363

(causa final y causa eficiente) pero las referencias al sujeto en cuanto tal y a
su aspecto volitivo son patentes:

Sciendum est etiam, quod servus proprie est qui non est causa sui: liber
vero qui est sui causa. Est ergo differentia inter operationes servi et liberi:
quia servus operatur causa alterius; liber autem causa sui operatur, et quan-
tum ad causam finalem operis, et quantum ad causam moventem. Nam li-
ber propter se operatur, sicut propter finem, et a se operatur, quia propria
voluntate movetur ad opus; sed servus nec propter se operatur sed propter

dominum, nec a se sed a domini voluntate, et quasi quadam coactione*,

Quien es libre lo es porque 4 se operatur, quia propria voluntate movetur
ad opus por lo que se puede decir que en el contexto de la libertad la persona
es causa eficiente de si misma, en el ambito de las operaciones, como causa
segunda, segun lo visto en el texto de la Summa Theologiae. Pero también
el hombre es presentado como causa final proprer se operatur, sicut propter
finem; el sujeto estd aqui comprometido como primariamente queriendo
alcanzar el fin proprio. Se subraya el hombre libre que busca el fin, se mue-
ve a él por medio de la voluntad (quia propria voluntate movetur ad opus)
donde ahora ambas causalidades también aqui coinciden en la voluntad®.

IL. Causa sui come elemento para una teoria de la subjetividad tomista

Si arrojamos una mirada de conjunto sobre los textos analizados, que son
los principales donde aparece el sintagma causa sui, encontramos puntos en
comun que nos permiten reflexionar sobre la principalidad del sujeto en el
acto libre, en el pensamiento de Tomds de Aquino.

A lavoluntad pertenece el objeto que es un bien y por lo tanto tiene razén
de fin, por esto mismo la voluntad mueve las demds facultades y no se releva

% ToMAS DE AQUINO, Super Evangelium S. Ioannis lectura, c. 15, lect. 3; ed. Marietti,
380,2015.

3 Otros fragmentos en los Comentarios alas Cartas paulinas revelan el sintagma causa
sui. En ellos se encuentra siempre la referencia explicita a la voluntad como la facultad del
obrar y se sefiala la relevancia del sujeto libre que se mueve ex se ipso, y también proper
se, es decir, teniendo en cuenta ambas causalidades. Véanse por ejemplo: Super secundam
Epistolam ad Corinthos Lectura, c. 3, lect. 3; Super Epistolam ad Galatas Lectura, c. 5, lect.
3; Super Espistolam ad Titum Lectura, c. 1, lect. 1; Super Epistolam ad Romanos Lectura,
c. 1, lect. 1.



364 Maria Aracoeli Beroch

una causa que la mueva en su mismo orden (en cuanto a la eficiencia): “secun-
dum quod imperium habet super omnes animae vires, propter hoc quod ejus
objectum est finis™*.

En los textos analizados en el punto anterior, se nota que para Tomds
la voluntad estd orientada al bien por naturaleza (ab eo quod ordinata est),
pero esta orientacién de la naturaleza no la determina en su libertad. La
voluntad se mueve a si mismay siendo la facultad de toda la persona, como
explicitamente afirma Tomas”, esto convierte a la misma persona libre en
causa sui.

De aqui la fuerza del sintagma causa sui como calificativo de la persona
que es libre, en cuanto ella misma es causa de su moralidad, pues puede
inclinarse al bien que se le muestra intelectualmente de modo ordenado o
no inclinarse; el objeto en el que puede poner su felicidad no la coacciona.
Pero atin mas, la potestad de inclinarse o no que corresponde a la volun-
tad, es vista explicitamente por Tomas como surgiendo y perteneciente
a la totalidad del sujeto: “sed in voluntariis ipsa voluntas est causa sui de-

fectus: quia in nobis est posse deficere et non deficere. Unde defectus volun-
tatis ab eo ad quod ordinata est, non solum habet rationem peccati, sed
etiam culpae”™; “inclinatio autem voluntarii appetitus esz i ipso volente;
et ideo habet voluntas libertatem™. El ipso volente es causa de si mismo,
no dependiendo en este sentido y en este contexto, porque vimos que no
lo depende la voluntad, ni de las demds facultades ni del objeto externo
(aunque naturalmente inclinada al bonum in communi): “voluntas autem
habet practer inclinationem naturalem, aliam, cujus est ipse volens cau-

sa”, “sumus autem causa eorum quae ad nos pertinent per voluntatem™.

3¢ TOMAS DE AQUINO, In II Sent., d. 25, q. 1 a. 2 ad 4, MANDONNET (ed.), 650.

7 Ademds de los textos vistos, cf. TOMAS DE AQUINO, Q. D. De Veritate., q. 22, 2. 5
ad 3; ed. Leon., t. 22, vol. 3, 624, 238-244: “Intellectus enim etsi habeat inclinationem
in aliquid non tamen nominat ipsam inclinationem hominis, sed voluntas ipsam
inclinationem hominis nominat. Unde quidquid fit secundum voluntatem fit secundum
hominis inclinationem, et per hoc non potest esse violentum”, ademds Super Epistolam ad
Romanos Lectura, c. 7, lect. 3.

3 ToMAS DE AQUINO, In I Sent.,d. 48, q. 1 a. 3; MANDONNET (ed.), 1086; la cursiva
es nuestra.

% ToMAS DE AQUINO: In III Sent., d. 27, q. 1, a. 2; Moos (ed.), 861; la cursiva es
nuestra.

% ToMAS DE AQUINO: In III Sent., d. 27, q. 1, a. 2; Moos (ed.), 862; la cursiva es
nuestra.

# ToMAS DE AQUINO: In III Sent., d. 34, q. 2, a. 2 gla. 1; Moos (ed.), 1148; la

cursiva es nuestra. Recientemente Normore sefialaba los términos semetseipsum, in se ipso,



La expresion “/iber est causa sui” como elemento para una teoria... 365

El hombre en cuanto es libre asume por si mismo el proprio bien (real o
aparente) con razén de fin. Esta situacién bien puede senalarse como el
nacer de la subjetividad en Tomds, aunque no se diga asi explicitamente
en los textos.

Hemos visto que también en relacion a la expresion causa sui se enfa-
tiza en el Aquinate la interioridad de la causalidad. El obrar libre en este
contexto se asocia a que sea un obrar personal, y esto implica que se acttie
también teniendo como origen interno la voluntad: “Cum enim liber sit
qui sui causa est, illud libere agimus quod ex nobis ipsis agimus. Hoc vero
est quod ex voluntate agimus: quod autem agimus contra voluntatem, non
libere, sed serviliter agimus™2 Por tratarse de una facultad espiritual que
emana directamente del alma®, la voluntad pertenece a la interioridad de
la persona “quanto magis principium actus est in ipso agente, tanto magis
est uoluntarium™: si el principio del obrar estuviera fuera del agente no se
podria hablar de libertad, como se vio en los textos, y por lo tanto tampoco
se podria hablar de determinacién personal y responsabilidad.

Quien es libre lo es porque a se operatur, quia propria voluntate move-
tur ad opus por lo que se puede decir que en el contexto de la libertad la
persona es causa eficiente de si misma, en el ambito de las operaciones,
como causa segunda, fundada en la Causa Primera, segun lo visto en el
texto de la Summa Theologiae. En este sentido la fé6rmula causa sui lejos
de presentar una autonomia absoluta de la persona, evoca su fundacién
tltima en Dios.

per se existent, presentes en las obras de Pedro de Juan Olivi como elementos para hablar
del “yo” y de la subjetividad en ese autor franciscano. Nos parece que una operacién
semejante se puede llevar a cabo en la lectura de las obras de Tomds de Aquino; aqui sélo
nos remitimos a la expresion causa sui; cf. C. NORMORE, ““Causa sui’: Awareness and
Choice in the Constitution of the Self”, 98-102.

2 ToMAS DE AQUINO: Summa contra Gentiles, l. 4, c. 22; ed. Leon., t. 15, 83; la
cursiva es nuestra.

% Cf. ToMAs DE AQUINO, Q. D. De Ver.,q.22,2.10ad 2;a. 11 ad 6.

“ Q. D. DeMalo, q. 3, a. 13; ed. Leon,, t. 23, 94, 60-61. Aunque en modo negativo,
es decir, analizando la situacién de pecado, se enfatiza la relacion entre lo voluntario y la
interioridad en elagente en Q. D. De Malo,q.3a.11ad 3; ed. Leon., t.23,90: “Voluntarium
autem dicitur cuius principium est in ipso agente. Et ideo, quanto principium interius magis
augetur, tanto etiam peccatum fit grauins; quanto antem principium exterius magis augerur,
tanto peccatum ﬁt leuius. Passio autem est principium extrinsecum uoluntati; mzotus autem
uoluntatis est principium intrinsecum. Et ideo, quanto motus uoluntatis fuerit fortior
ad peccandum, tanto peccatum est maius; set quanto passio fuerit fortior impellens ad
peccandum, tanto peccatum fit minus’, la cursiva es nuestra.



366 Maria Aracoeli Beroch

Pero también el hombre es presentado como causa final proprer se ope-
ratur, sicut propter finems; el sujeto estd aqui comprometido como prima-
riamente queriendo alcanzar el fin propio. Se subraya el hombre libre que
busca el fin, se mueve a él por medio de la voluntad (guia propria voluntate
movetur ad opus) donde ahora las dos causalidades se encuentran en la vo-
luntad.

Causa sui como elemento para una teoria de la subjetividad implica tam-
bién la reflexividad de las facultades inmateriales, lo que senala el caracter
espiritual de la persona, como ya se menciond. La persona es causa de si
mismo en cuanto puede juzgar sus juicios y querer sus amores: puede en
fin retornar sobre su misma alma, de donde tienen origen las facultades
espirituales (intelecto y voluntad) que le permiten causarse a si misma. Este
es un elemento precioso para una teoria de la subjetividad en cuanto la per-
sona toma conciencia de su propio yo y busca el bien efectivo, que debe ser
ordenado, para si misma. En este sentido, la nocién de causa sui puede muy
bien integrarse a las investigaciones actuales sobre la subjetividad en Tomas
desde el punto de vista de la memoria sui, cognitio sui'y amor sui menciona-
das al inicio de este estudio®.

Para concluir, pensamos también que la presentacién de la persona libre
como causa sui en Tomds tiene la particularidad de estar anclada en una
robusta visién metafisica, de modo que también lo estdn los elementos que
podemos encontrar para una teorfa de la subjetividad.

Nuestro autor en su juventud afirma que “Liberum est quod sui causa
est: et sic liberum habet rationem eius quod est per se”*. El Gltimo Tomads
presenta una formulacién similar cuando afirma que la persona szans per
se ipsa, no obviamente en el sentido que no dependa de una causa superior
sino en cuanto que non formatur per aliquid aliud sed ipsummet est forma,
pues posee un alma que es del género de la sustancia®. Para Tomds la perso-
na es subsistente porque detenta para si misma el acto de ser: su alma, que
es su principio formal, posee este acto de ser directe, sin mediaciones y por

® También ha llamado la atencién sobre la reflexividad de las potencias intelectuales

y sobre todo la reflexién sustancial y su relacidn con la nocidn de persona el articulo ya
citado de M, EcHAVARRIA: “El modo de subsistir personal como reflexion sustancial,
segtin Tomdas de Aquino’, 277-310.

% Cf. TOMAS DE AQUINO: Summa contra Gentiles,1. 1, c. 72; ed. Leon., t. 13, 210; la
cursiva es nuestra.

¥ Cf. ToMAS DE AQUINO: Super Librum de Causis, lect. 26 ¢ 27.



La expresion “/iber est causa sui” como elemento para una teoria... 367

lo tanto sin posibilidad de perderlo®, lo que le otorga el estatuto ontoldgico
de incorruptible y espiritual, necessaria ab alio. Esta situacién metafisica se
refleja en el obrar de la misma persona, cuyos actos encuentran su tltima
actualidad y por lo tanto su tltima fundacién también en el acto de ser que
posee el alma®.

Maria Aracoeli Beroch
Pontificia Universidad Santo Tomds de Aquino, Roma
m.aracoeli@servidoras.org

Referencias bibliogrificas

Canats, F (2005). La conciencia existencial del yo y el conocimiento
por connaturalidad. e-aquinas, 3, 2-11.

CUNsuULO, R. (2013). ¢El ser humano es “causa sui”? Aristdteles y santo
Tomds. Studium 16/31, 61-73.

DE LIBERA, A. (2008). When did the Modern Subject emerge? Ameri-
can Catholic Philosophical Quarterly 82 (2008), 181-220.

EcHAvARRIA, M. E (2013). El modo de subsistir personal como re-
flexién sustancial, segun Tomds de Aquino. Espiritu, 146, 277-310.

FaBRro, C. (1983). Riflessioni sulla libertd. Roma: Maggioli.

FLooD, A. (2016). Aquinas on Self-Love and Love of God: The Foun-
dations for Subjectivity and Its Perfection. International Philosophical
Quarterly 56, 45-55.

GAUTHIER, R. (1961). Introduction historique a4 S. Thomas dAquin: Con-
tra Gentiles. En R. BERNIER - M. CORVEZ (eds.), Contra Gentiles. Paris: Le-
thielleux, 7-123.

“# Cf. ToMAs DE AQUINO, S. 7h., I, q. 50, a. 5; ed. Leon,, t. 5, 11-12: “Quod enim
convenit alicui secundum se, nunquam ab eo separari potest, ab eo autem cui convenit per
aliud, potest separari, separato co secundum quod ¢i convenicbat. Rotunditas enim a
circulo separari non potest, quia convenit ei secundum seipsum, sed aeneus circulus potest
amittere rotunditatem per hoc, quod circularis figura separatur ab acre. Esse autem
secundum se competit formae, unumquodque enim est ens actu secundum quod habet
formam. Materia vero est ens actu per formam. Compositum igitur ex materia et forma
desinit esse per hoc, quod forma separatur a materia. Sed si ipsa forma subsistat in suo esse
[...] non potest amittere esse”; la cursiva es nuestra.

¥ Cf. TomAs DE AQUINO, 8.7h. I-11, q. 79, a. 2.



368 Maria Aracoeli Beroch

GUERIZOLL R. (2005). A Idéia de ‘Causa Sui’ no Contexto Filoséfico Me-
dieval Tomds de Aquino e Mestre Eckhart. Cadernos de Histdria e Filosofia da
Ciéncia 15, 389-409.

MARTINEZ, E. (2012). Bonum amatur inquantum est communicabile
amanti. Amor y bien en la metafisica de Santo Tomds de Aquino. Espiritu,
143,73-93.

NORMORE, C. (2016). “Causa sui’: Awareness and Choice in the Cons-
titution of the Self. En J. KAUKA, J. — EKENBERG, T. (eds.), Subjectivity
and Selfhood in Medieval and Early Modern Philosophy. Berlin: Springer,
91-102.

NEUMAN, M. DEL R. (2016). La actualidad del entender y del amor
indeterminado que el alma tiene de si'y de Dios. Espiritu, 151, 73-84.

OL1va, A. — IMBACH, R. (2009). La philosophie de Thomas dAquin. Re-
péres. Paris: Librairie philosophique J. Vrin.

PEIRO PEREZ, M. ]. — IDOYA ZORROZA, M. (2014). La nocién de li-
bertad come causa sui en Tomés de Aquino. Cauriensia 9, 435-449.

PREVOSTI MONCLUS, A. (2014). El autoconocimiento del yo segin
Santo Tomas. Espiritu, 148, 381-402.

SANGUINETL J. J. (2013). Libertad, determinacién e indeterminacién
en una perspectiva tomista. Anuario Filosdfico 46, 387-403.

— (2013a).The ontological account of self-consciousness in Aristotle
and Aquinas. The Review of Metaphysics 67, 311-344.

ScARPELLI CORY, T. (2014). Aquinas on human self-knowledge. Cam-
bridge [et al.]: Cambridge University Press.

SPIERING, J. A. (2011). “Liber est causa sui”: Thomas Aquinas and the
maxime “The free is the cause of itself ™. The Review of Metaphysics 65, 351-376.

THOMAS DE AQUINO (1918-1930). Summia contra Gentiles cum commen-
tariis Fervarensis, in Opera Omnia iussu Leonis XIII P. M. Edita, tt. 13-15. Ro-
mae: Typis Riccardi Garroni.

— (1929-1947). Scriptum super libros Sententiarum; ed. MANDONNET,
tt. 1-2, tt. 3-4, ed. Moos, Paris: Lethielleux.

— (1950). In XII. Libros Metaphysicorum Aristotelis Expositio. Taurini-Ro-
mae: Marietti.

— (1952). Super Evangelium S. loannis Lectura. Taurini-Romae: Marietti.

— (1953). Super Epistolas S. Pauli Lectura, 2 vol. Taurini-Romae: Marietti

— (1970-1976). Quaestiones disputatae de veritate. In Opera omnia iussu Le-
onis XIII P M. Edita, t. 22, vol. 3 QQQ. 21-29. Roma: Editori di San Tommaso.



La expresion “/iber est causa sui” como elemento para una teoria... 369

— (1982). Quaestiones disputatae de Malo. In Opera omnia inssu Leonis
XIII P M. Edita, t. 23. Roma-Paris: Commissio Leonina - Vrin.

— (1999). Summa Theologiae. Roma: Paulinae.

TORRELL, J.-P. (2015), Initiation a saint Thomas dAquin : sa personne et
son euvre. Paris: Ed. du Cerf.

WEIDEMANN, H. (2001). Freiheit als Selbstursichlichkeit. Ein frucht-
bares Missverstindnis bei Thomas von Aquin? Metaphysica 2-3, 25-37.



