
620
Maria Aracoeli Beroch

La expresión “liber est causa sui” como elemento  
para una teoría de la subjetividad en Tomás de Aquino

The Expression “liber est causa sui” as an Element  
of a Theory of Subjectivity in Thomas Aquinas

[349-369]

El artículo analiza el sintagma causa sui 
para la comprensión de la libertad huma-
na en el pensamiento del Aquinate, a la luz 
de algunas de las recientes investigaciones. 
Causa sui tomista encuentra su inspiración 
en Aristóteles, denotando la causalidad 
final del agente; algunos sostienen que en 
Tomás adquiere nuevas connotaciones im-
plicando también la causalidad eficiente 
del sujeto. Se revisa el uso del sintagma en 
los principales escritos tomistas, para indi-
viduar el sentido en que se lo utiliza en esos 
contextos y confirmar, luego, si puede ser 
un elemento válido para una teoría tomista 
de la subjetividad. 

This article analyzes the syntagma cau-
sa sui to seek an understanding of human 
liberty in the thought of Aquinas, in light 
of recent research. The thomistic causa sui 
finds its inspiration from Aristotle and de-
notes the final causality of the agent. Some 
sustain that in Thomas, it acquires new con-
notations, that is, it implies the efficient cau-
sality of the subject. The author reviews the 
use of syntagma in the main thomistic au-
thors so as to individuate the sense in which 
it is used in these contexts and later confirm 
whether it can be used as a valid element for 
a thomistic theory of subjectivity.

PALABRAS CLAVE: Causa sui, subje-
tividad, libertad, Tomás de Aquino.

KEY WORDS: Causa sui, subjectivity, 
freedom, Thomas Aquinas.



La expresión “liber est causa sui” como elemento  
para una teoría de la subjetividad en Tomás de Aquino

Maria Aracoeli Beroch

Recientemente algunos autores han llamado la atención sobre la im-
portancia del sintagma causa sui para la comprensión de la libertad huma-
na en el pensamiento de Tomás de Aquino. Estos estudiosos no entienden 
que con esta expresión el hombre se cause a sí mismo a nivel ontológi-
co, sino en el ámbito de las operaciones o actos segundos1. En las actuales 
investigaciones se reconoce que la formulación en cuestión encuentra su 
fuente de inspiración en Aristóteles, pero algunas sostienen que en Tomás 
adquiere nuevas connotaciones, ausentes en el filósofo griego. Así, en este 
último, causa sui denota la causalidad final del agente y cuando se com-
prende este significado se lo traduce del griego al latín en caso ablativo; 
mientras que, además de esta primera acepción, se debe entender en varios 
pasajes del Aquinate causa sui en nominativo y considerando por lo tanto 
también la causalidad eficiente del sujeto2. Este aspecto, nuevo en Tomás, 

Artículo recibido el día 1 de julio de 2016 y aceptado para su publicación el día 23 de 
septiembre de 2016.

1   Tenemos presente en esto las enseñanzas del mismo Tomás: “esse rei praecedit operari 
ipsius; et ideo non potest esse quod aliquis per suam operationem in esse constituatur, 
nec quod sit aliquo modo causa sui ipsius; sed sicut homo est causa suae corruptionis 
peccando, ita et decens est ut sit quodammodo causa suae purgationis satisfaciendo”; cf. 
Tomás De Aquino, In III Sent., d. 20 q. 1 a. 1 qc. 2 ad 1; Moos (ed.), 614.  

2   Cf. especialmente M. J. Peiró Pérez – M. I. Zorroza, “La noción de libertad come 
causa sui en Tomás de Aquino”, 435-449; R. Cúnsulo, “¿El ser humano es causa sui? 
Aristóteles y santo Tomás”, 61-73; J. A. Spiering, “Liber est causa sui: Thomas Aquinas 
and the Maxim ‘The Free is the cause of itself ’”, 351-376. En una perspectiva distinta de los 
ya mencionados, se puede consultar H. Weidemann, “Freiheit als Selbstursächlichkeit. 
Ein fruchtbares Missverständnis bei Thomas von Aquin?”, 25-37, sigue a este autor R. 
Guerizoli, “A Idéia de ‘Causa Sui’ no Contexto Filosófico Medieval, Tomás de Aquino 
e Mestre Eckhart”, 389-409. Hace varias décadas Cornelio Fabro llamó la atención 

Espíritu LXV (2016) ∙ n.º 152 ∙ 349-369



Maria Aracoeli Beroch 350

acentúa el primado del agente libre, sugiriendo su propia responsabilidad 
en el obrar.

Asimismo, algunos estudiosos investigan indicios de la subjetividad 
humana en distintos autores medievales, incluyendo a Tomás de Aquino, 
a partir de otros elementos de antropología y metafísica, como puede ser 
el autoconocimiento que la persona posee de sí misma (cognitio sui) o del 
amor a sí misma (amor sui) y de la memoria (memoria sui); también, de 
modo más general, señalando la reflexividad sobre sí mismas de las poten-
cias intelectuales que se supone en las nociones mencionadas, o a través de 
la noción de persona y su actuar3. La expresión causa sui, también comporta 
la reflexividad del sujeto sobre sí mismo, mostrando igualmente en esto la 
centralidad única de la persona.

Nuestra intención en este estudio es entonces revisar el uso del sintagma 
causa sui en los principales escritos tomistas donde se presenta, para indi-
viduar el sentido en que Tomás lo utiliza en esos contextos (más allá de su 
recepción de Aristóteles) y confirmar, en un segundo momento, si puede 
ser un elemento válido para contribuir a una teoría de la subjetividad en 
Tomás de Aquino. 

Cuando hablamos de subjetividad nos referimos a una perspectiva que 
tenga en cuenta la principalidad de la persona, en cuanto ésta es el sujeto de 
la libertad. Se trata de una perspectiva que no sólo considere el objeto de la 

sobre la expresión causa sui en relación a la elección y a la principalidad del sujeto; cf. C. 
Fabro, Riflessioni sulla libertà, 35. Este artículo sigue en parte algunas de las sugerencias 
de interpretación que proponía el filósofo italiano.

3   Véase por ejemplo en relación a la cognitio sui: T. Scarpelli cory, Aquinas on 
human self-knowledge, 204-219, J. J. Sanguineti, “The ontological account of self-
consciousness in Aristotle and Aquinas”, 311-344. El Prof. Canals, como es sabido, 
ha dedicado amplios estudios a la doctrina tomista y en relación a lo que nosotros 
llamamos “elementos de subjetividad” es decir, la principalidad de la persona en su obrar, 
es programático uno de sus últimos escritos, fruto de una conferencia, sobre el pasaje 
tomista de las Q. D. De Veritate q. 10, a. 8; cf. F. Canals, “La conciencia existencial del yo 
y el conocimiento por connaturalidad”, 3-4. Sigue en esta misma línea de interpretación 
A. Prevosti Monclús, “El autoconocimiento del yo según Santo Tomás”, esp. 395-
397. En relación al amor sui véase A. Flood, “Aquinas on Self-Love and Love of God: 
The Foundations for Subjectivity and Its Perfection”, 45-55; A. Oliva – R. Imbach, 
La philosophie de Thomas d’Aquin. Repères, 53-54; para la memoria sui y la relación con 
el acto de ser y la persona, véase por ejemplo M. F. Echavarria, “El modo de subsistir 
personal como reflexión sustancial según Tomás de Aquino”, 277-310, también M. del 
R. Neuman, “La actualidad del entender y del amor indeterminado que el alma tiene de 
sí y de Dios”, 73-84. Para la noción de persona y subjetividad se puede consultar A. De 
Libera, “When did the Modern Subject emerge?”, 181-220. 



La expresión “liber est causa sui” como elemento para una teoría... 351

libertad, es decir, que no se focalice solamente en la especulación sobre los 
bienes que deben ser elegidos a través de la interacción de las facultades del 
alma humana. No se busca contraponer ambas visiones, sino indagar si la 
primera también puede estar presente en Tomás de Aquino a través de la 
noción de causa sui. 

I. Presentación y análisis de algunos textos tomistas 

Si tenemos en cuenta los escritos tomistas donde se menciona la noción de 
causa sui, encontramos que está presente a lo largo de todo el magisterio del 
Aquinate, en general en relación al tema de la voluntad y de la libertad, ya sea 
en Dios como en las creaturas espirituales y de modo particular en el hombre. 

Analizaremos por lo tanto los pasajes más significativos donde se utiliza 
la noción: los libros 1 al 3 del Comentario a las Sentencias, los artículos 1 y 
2 de la quaestio 24 de las Quaestiones Disputatae De Veritate, textos de las 
dos Summae (Summa contra Gentiles, Summa Theologicae), el Comentario 
al Evangelio de Juan y el Comentario a la Metafísica de Aristóteles.  

Scriptum super I-III libros Sententiarum. Se sabe que la primera obra de 
síntesis de Tomás es el Comentario a las Sentencias de Pedro Lombardo4. 
Aquí encontramos algunas veces el sintagma causa sui, con varios de los 
elementos que se repetirán a lo largo de sus escritos. 

El contexto interno, cuando aparece el sintagma en relación a los actos 
segundos, implica siempre alguna referencia a la libertad. Así en el Comen-
tario al libro 2, d. 24, q. 1 se trata del libre arbitrio en cuanto tal; en la 
distinción 25 Tomás presenta el libre arbitrio en Dios y en los hombres y 
en el artículo 2 de la misma cuestión se plantea si el libre arbitrio pueda ser 
coaccionado, presentando en la objeción 4 la relación entre el intelecto y 
la voluntad. El intelecto puede ser coaccionado por las demonstraciones, 
por lo que parecería que también la voluntad lo pueda ser, y por lo tanto 
la coacción se extiende también al libre arbitrio. En la respuesta aparece la 
noción de causa sui: 

quamvis intellectus sit superior virtus quam voluntas ratione ordinis, 
quia prior est et a voluntate praesupponitur; tamen voluntas etiam quo-

4   Para la datación de composición de las obras tomistas seguimos a J.-P. Torrell, 
Initiation à saint Thomas d’Aquin, 430-484.



Maria Aracoeli Beroch 352

dammodo superior est, secundum quod imperium habet super omnes ani-
mae vires, propter hoc quod ejus objectum est finis; unde convenientissime 
in ipsa summum libertatis invenitur; liber enim dicitur qui causa sui est, ut 
in 1 Metaph. C. II, dicitur5.

Aquí el sintagma es utilizado como parte de la explicación por la que 
la voluntad es libre y no puede ser coaccionada. En el corpus del artículo 
Tomás inclusive aclara que la voluntad no puede ser coaccionada por parte 
del sujeto donde la misma potencia se encuentra, en cuanto se trata de una 
facultad espiritual que no depende de un órgano corpóreo; tampoco puede 
ser coaccionada por parte del objeto en el sentido que, si bien está natural-
mente inclinada al bien como a su causa final y en esto consiste su felicidad, 
en qué cosa consista esta felicidad no está determinado sino que es la misma 
voluntad la que lo fija, pudiendo adherir o no6. 

Se entiende aún más entonces la respuesta a la objeción 4: la voluntad 
detenta el imperium sobre las demás facultades y en cambio nada la coaccio-
na, en cuanto su objeto propio es el bien como fin, y el fin informa también 
el obrar de las demás facultades. Lo que se constituye como fin (“in hoc vel 
illo” del corpus del artículo) informa y dirige los objetos y las acciones que 
son para el fin, de modo que los objetos y los fines de las otras facultades se 
vuelven apetecibles por el fin que es objeto de la voluntad: ésta mueve todas 
las demás facultades sin ser ella misma movida. Se entiende en el contexto 

5   Tomás de Aquino, In II Sent., d. 25, q. 1 a. 2 ad 4, Mandonnet (ed.), 650; se 
sigue la grafía y puntuación de las ediciones citadas.

6   Ibidem, “voluntas autem neque subjecto cogi potest, cum non sit organo affixa, 
neque objecto: quantumcumque enim aliquid ostendatur esse bonum, in potestate ejus 
remanet eligere illud vel non eligere. Cujus ratio est quia objectum intellectus est verum, 
objectum autem voluntatis est bonum […] si proponatur voluntati aliquod bonum quod 
completam boni rationem habeat, ut ultimus finis, propter quem omnia appetuntur; non 
potest voluntas hoc non velle; unde nullus non potest non velle esse felix, aut velle esse 
miser. In his autem quae ad finem ultimum ordinantur, nihil invenitur adeo malum quin 
aliquod bonum admixtum habeat, nec aliquod adeo bonum quod in omnibus sufficiat: 
unde quantumcumque ostendatur bonum vel malum, semper potest adhaerere, et fugere 
in contrarium, ratione alterius quod in ipso est, ex quo accipitur, si malum est simpliciter, 
ut apparens bonum; et si bonum est simpliciter, ut apparens malum: et inde est quod in 
omnibus quae sub electione cadunt, voluntas libera manet, in hoc solo determinationem 
habens quod felicitatem naturaliter appetit, et non determinate in hoc vel illo”. Para la 
relación entre el bien, el fin y las facultades intelectuales véase E. Martinez, “Bonum 
amatur inquantum est communicabile amanti: Amor y bien en la metafísica de Santo 
Tomás de Aquino”, 73-79.  



La expresión “liber est causa sui” como elemento para una teoría... 353

de la reflexión que la voluntad no es movida por otra causa en su orden, en 
cuanto que puede querer o no querer el objeto que le presenta el intelecto. 
La voluntad obra por ella misma y desde ella misma, en este sentido se en-
cuentra en ella la “suma libertad” en un modo “convenientísimo”, según la 
terminología juvenil de Tomás y por lo tanto le corresponde ser calificada 
como causa sui.

Hay que tener en cuenta aquí otro detalle no menor y que se repetirá 
en otras obras en distintas épocas del magisterio del Aquinate. La objeción 
apunta a la “no coacción” de la voluntad pero nuestro autor concluye que el 
libre es el que es causa sui, dando por supuesto entonces que lo que atañe a 
la voluntad corresponde a la persona en su totalidad. 

También tratando del pecado aparece la noción de causa sui relacionada 
con el apetito intelectivo, en cuanto éste es causa del obrar defectuoso: 

differenter est in naturalibus et voluntariis: quia in naturalibus defectus 
ab ordine incidit ex necessitate; sed in voluntariis ipsa voluntas est causa 
sui defectus: quia in nobis est posse deficere et non deficere. Unde defectus 
voluntatis ab eo ad quod ordinata est, non solum habet rationem peccati 
sed etiam culpae7. 

Aquí también hay que notar que lo que es voluntario se aplica a toda 
la persona “quia in nobis est posse deficere et non deficere”, por lo que una 
acción pecaminosa en este contexto es tal por la voluntad que no se ordena 
rectamente. Para Tomás entonces las acciones pueden atribuirse a toda la 
persona en cuanto son acciones voluntarias8. 

En el Comentario al libro 3 aún se mantiene la misma visión; ahora el 
contexto no es el libre arbitrio en cuanto tal, pero está relacionado, pues se 
habla de la noción de amor: 

Sic ergo patet quod in hoc differt appetitus naturalis et voluntarius 
quod inclinatio naturalis appetitus est ex principio extrinseco; et ideo non 

7   Tomás de Aquino, In I Sent., d. 48, q. 1 a. 3, Mandonnet (ed.), 1086; la cursiva 
es nuestra.

8   Lo afirmará explícitamente un poco más adelante: “liber est qui sui causa est; servus 
autem per contrarium intelligendus est qui alterius causa est, et non sui. Sumus autem 
causa eorum quae ad nos pertinent per voluntatem”; la cursiva es nuestra; cf. Tomás de 
Aquino. In III Sent., d. 34, q. 2, a. 2 qla. 1; Moos (ed.), 1148.



Maria Aracoeli Beroch 354

habet libertatem, quia liberum est quod est sui causa; inclinatio autem vo-
luntarii appetitus est in ipso volente; et ideo habet libertatem voluntas9.

En este texto se ilumina otro aspecto en relación al sintagma en cuestión 
como es la interioridad propia del acto voluntario, condición para que se 
atribuya a la persona. Se identifica aquí a quien es libre con el hecho de 
inclinarse interiormente, por contraste con lo que no es libre que se in-
clina por un principio que es extrínseco al mismo agente. Se afirma que la 
inclinación voluntaria se encuentra en el mismo sujeto que quiere (in ipso 
volente) y por esto el mismo goza de libertad, literalmente la voluntad tiene 
libertad. La idea de interioridad está muy presente en Tomás de Aquino: el 
hombre, por su voluntad, en estos textos del Comentario a las Sentencias, es 
quien produce sus propios actos, al ser la causa eficiente de los mismos. Dis-
tinto parece aquí el significado si se utilizara al ablativo, donde ser causa sui 
se entendería del obrar por sí mismo y para sí mismo y no por y para otro, 
como sucede en quienes no tienen voluntad o, siguiendo con el ejemplo 
aristotélico, en aquellos que son esclavos y obran por lo que se les ordena 
externamente. Si se acepta el uso de la expresión en el caso nominativo, con-
trastando el apetito natural al voluntario, en cuanto el primero es movido 
ex principio extrinseco, se enfatiza el rol de la persona en cuanto agente. 

E inclusive también en este pasaje se repite la particular situación de 
la voluntad por la que, si bien ella comparte con el resto de la creación el 
poseer una naturaleza determinada por la Sabiduría, por la que se ordena 
naturalmente a su fin último, presenta una diferencia importante: “omnes 
aliae vires animae coguntur a suis objectis praeter voluntatem: quia omnes 
aliae habent appetitum naturalem tantum respectu sui objecti; voluntas 
autem habet praeter inclinationem naturalem, aliam, cuius est ipse volens 
causa”10. Así la voluntad no está coaccionada por su objeto si bien tienda 

9   Tomás de Aquino, In III Sent., d. 27, q. 1, a. 2; Moos (ed.), 861.
10   El texto completo: “Omne autem quod est a Deo, accepit aliquam naturam qua in 

finem suum ultimum ordinetur. Unde oportet in omnibus creaturis habentibus aliquem 
finem inveniri appetitum naturalem etiam in ipsa voluntate respectu finis ultimi. Unde 
naturali appetitu vult homo beatitudinem et ea quae ad naturam voluntatis spectant. Sic 
ergo dicendum est quod appetitus naturalis inest omnibus potentiis animae et partibus 
corporis respectu proprii boni; sed appetitus animalis qui est boni determinati, ad quod 
non sufficit naturae inclinatio, est alicujus potentiae determinatae vel voluntatis vel 
concupiscibilis vel irascibilis. Et inde est quod omnes aliae vires animae coguntur a suis 
objectis praeter voluntatem; quia omnes aliae habent appetitum naturalem tantum respectu 



La expresión “liber est causa sui” como elemento para una teoría... 355

naturalmente a la felicidad; nuevamente se menciona que este “no tender 
por necesidad” a un objeto determinado tiene su causa en el ipse volens. 
Así es posible relacionar el agente, es decir la persona, que actúa volunta-
riamente causando la inclinación libre (ipse volens causa) con el sintagma 
causa sui. 

Q. D. De Veritate. De algún año posterior es uno de los párrafos “canó-
nicos” a la hora de estudiar la expresión causa sui. El sintagma aparece en la 
reflexión sobre el libre arbitrio, en la cuestión disputada que lleva el mismo 
nombre, Q. D. De Veritate q. 24. Analizaremos el artículo 1 donde Tomás 
lo trata precisamente en el hombre: 

sicut enim gravia et levia non movent seipsa ut per hoc sint causa sui 
motus, ita nec bruta iudicant de suo iudicio sed sequuntur iudicium ab alio 
inditum; et sic non sunt causa sui arbitrii nec libertatem arbitrii habent. 
Homo vero per virtutem rationis iudicans de agendis potest de suo arbitrio 
iudicare in quantum cognoscit rationem finis et eius quod est ad finem, et 
habitudinem et ordinem unius ad alterum; et ideo non est solum causa sui 
ipsius in movendo sed etiam in iudicando. Et ideo est liberi arbitrii ac si 
diceretur liberi iudicii de agendo vel non agendo11.

En este texto encontramos también algunos nuevos matices en relación a 
la expresión causa sui y la interioridad. Tomás señala ahora que las creaturas 
irracionales están también dotadas de automovimiento, por lo que pueden ser 
causa sui, en cuanto el movimiento propio surge de la forma que poseen in-
dividualmente; se trata entonces de un principio interior. Pero no poseen la 
capacidad de reflexionar sobre el fin ni sobre los actos que los lleva al fin (al que 
sin embargo se movieron desde un principio interior): no juzgan sus juicios. 
En los textos del Comentario a las Sentencias se enfatizó el rol de la voluntad, 
aquí se tiene en cuenta mayormente el juicio, acto del intelecto.

Hay una preciosa indicación sobre este tema en una quaestio anterior, la q. 22 
donde se analiza la relación entre el intelecto y la voluntad y se aclara que es po-
sible para las facultades superiores del alma volver sobre sí mismas en cuanto 

sui objecti; voluntas autem habet praeter inclinationem naturalem aliam cujus est ipse volens 
causa”; la cursiva es nuestra, cf. Tomás de Aquino, In III Sent., d. 27, q. 1, a. 2; Moos 
(ed.), 861-862.

11   Cf. Tomás de Aquino, Q. D. De Veritate, q. 24, a. 1; ed. Leon., t. 22, vol. 3, 681, 
283-295.



Maria Aracoeli Beroch 356

no están sujetas a un principio material12. La expresión causa sui, que implica 
también la reflexividad del sujeto sobre sí mismo, es propia entonces, también 
desde este punto de vista, de las creaturas espirituales. 

Pero retomemos la q. 24, analizando las objeciones presentes en este primer 
artículo de la cuestión, se nota que se acentúa también aquí el hecho que es 
el hombre la causa eficiente de sí mismo, no sólo moviéndose sino juzgando. 
Es causa de sí mismo en cuanto causa segunda, como se lee en la respuesta 
a la objeciones 3 y 4, siendo Dios la causa Primera: “Deus est causa operans 
in cordibus hominum non excluditur quin ipsae humanae mentes sint causae 
suorum motuum; unde non tollitur ratio libertatis”13, porque la causa segunda 
es la principal en su orden14. 

Summa contra Gentiles. Según la cronología establecida por R. Gauthier la 
redacción de la primera Summa habría iniciado un poco después de la redac-
ción de las Q. D. De Veritate15. En esta Summa se encuentra la expresión causa 
sui al menos una vez en cada uno de los libros. Analizaremos brevemente los 
pasajes más relevantes. 

En el libro 1, considerando la voluntad de Dios, Tomás reporta la frase ari-
stotélica: “Liberum est quod sui causa est: et sic liberum habet rationem eius 

12   Tomás de Aquino, Q. D. De Veritate, q. 22, a. 12; ed. Leon., t. 22, vol. 3, 642, 
98-107: “Potentiis autem animae superioribus, ex hoc quod immateriales sunt, competit 
quod reflectantur super seipsas: unde tam voluntas quam intellectus reflectuntur 
utrumque super se et unum super alterum et super essentiam animae et super omnes eius 
vires. Intellectus enim intelligit se et voluntatem et essentiam animae, et omnes animae 
vires; et similiter voluntas vult se velle et intellectum intelligere et vult essentiam animae 
et sic de aliis”.

13   Tomás de Aquino, Q. D. De Veritate, q. 24, a. 1 ad 3; ed. Leon., t. 22, vol. 3, 681, 
342-346.

14   Cf. Tomás de Aquino, Q. D. De Veritate, q. 24, a. 1 ad 4. Sanguineti señalaba 
recientemente estos aspectos: “la decisión voluntaria es una autodeterminación, porque 
en ella el yo se determina a sí mismo y en este sentido ‘se causa a sí mismo’, si bien 
no de modo absoluto, pues para poder hacerlo necesita contar con razones, lo hace de 
cara al bien y depende de la causalidad creadora primera de Dios, dado que la voluntad 
humana es siempre una potencia finita y creada, no puramente autorreferencial. La libertad 
no es ajena a la causalidad, sino que más bien supone una forma suprema de causalidad: 
autocausación, no absoluta, pero sí auténtica y única en el mundo. Ella implica, 
además, una autorreflexividad, en el sentido de que la persona tiene el poder de juzgar 
sus propios juicios, para así poder moverse libremente por sí misma y autocorregirse”; 
cf. J. J. Sanguineti, “Libertad, determinación e indeterminación en una perspectiva 
tomista”, 393. 

15   Cf. R. Gauthier, Introduction historique à S. Thomas d’Aquin: Contra Gentiles, 
7-123.



La expresión “liber est causa sui” como elemento para una teoría... 357

quod est per se. Voluntas autem primo habet libertatem in agendo: inquantum 
enim voluntarie agit quis, dicitur libere agere quamcumque actionem”16. Aquí 
se relaciona causa sui con el actuar, pero, a diferencia del pasaje visto en las Q. D. 
De Veritate, el actuar se refiere directamente a la voluntad. Inmediatamente 
antes de este pasaje ya citado, el Aquinate explica que la forma considerada por 
el intelecto no mueve ni causa sino mediante la voluntad, cuyo objeto es el fin 
y el bien por el que las cosas se mueven a actuar. La voluntad en este contexto 
se presenta nuevamente como moviendo las otras facultades, aun el intelecto, 
en el orden de la causa eficiente. La causalidad final es atribuida al intelecto 
que mueve la voluntad presentándole su objeto bajo razón de bien, por lo que 
las dos causalidades se separan aquí, a diferencia de lo que se dirá en las obras 
tomistas de la madurez. 

La voluntad es la primera entre las facultades del alma en cuanto aplica 
todas las potencias a sus propios actos. Por esto la voluntad es la primera que 
detenta la libertad en el obrar al punto de identificarse el obrar libre del agente 
intelectual en cuanto tal (liberum, quis) con el obrar voluntariamente y ambos 
ser identificados en la máxima puesta al inicio del pasaje: “liberum est quod 
causa sui est”. 

En el libro 2 el texto es similar al presentado de las Q. D. De Veritate, al 
punto que se pueden considerar lugares paralelos: 

Liberum est quod sui causa est. Quod ergo non est sibi causa agendi, 
non est liberum in agendo. Quaecumque autem non moventur neque 
agunt nisi ab aliis mota, non sunt sibi ipsis causa agendi. Sola ergo moventia 
se ipsa libertatem in agendo habent. Et haec sola iudicio agunt: nam mo-
vens seipsum dividitur in movens et motum; movens autem est appetitus 

16   Cf. Tomás de Aquino, Summa contra Gentiles, l. 1, c. 72; ed. Leon., t. 13, 
210: “Forma per intellectum considerata non movet nec aliquid causat nisi mediante 
voluntate, cuius obiectum est finis et bonum, a quo movetur aliquis ad agendum. Unde 
intellectus speculativus non movet; neque imaginatio pura absque aestimatione. Sed 
forma intellectus divini est causa motus et esse in aliis: agit enim res per intellectum, ut 
infra ostendetur. Oportet igitur quod ipse sit volens. In virtutibus motivis, in habentibus 
intellectum, prima invenitur voluntas: nam voluntas omnem potentiam applicat ad suum 
actum; intelligimus enim quia volumus, et imaginamur quia volumus, et sic de aliis. Et 
hoc habet quia obiectum eius est finis: – quamvis intellectus, non secundum modum 
causae efficientis et moventis, sed secundum modum causae finalis, moveat voluntatem, 
proponendo sibi suum obiectum, quod est finis. Primo igitur moventi convenit maxime 
habere voluntatem. Praeterea. Liberum est quod sui causa est: et sic liberum habet 
rationem eius quod est per se. Voluntas autem primo habet libertatem in agendo: 
inquantum enim voluntarie agit quis, dicitur libere agere quamcumque actionem”. 



Maria Aracoeli Beroch 358

ab intellectu vel phantasia aut sensu motus, quorum est iudicare. Horum 
igitur haec sola libere iudicant quaecumque in iudicando seipsa movent17.

El contexto es la posibilidad del obrar libre de las sustancias intelectuales. 
Si bien se recuerda también aquí como en las obras anteriores, la necesidad del 
automovimiento como requisito para ser causa sui (sola ergo moventia se ipsa 
libertatem in agendo habent), el obrar del agente se hace depender sólo de la 
forma entendida por el intelecto18. Se nota en esto una diferencia con otros 
textos del mismo período especulativo donde la voluntad se dice domina sua 
non sólo por el tipo de forma aprehendida sino también teniendo en cuenta el 
tipo de movimiento, es decir, la inclinatio única de la voluntad19. Está presente 
sin embargo aquí la utilización de causa sui al nominativo, por el especificativo 
que acompaña al sintagma: causa sui agendi. 

En el libro 3, la expresión aparece tratando de la Providencia de Dios y 
el hecho que las creaturas racionales e intelectuales se gobiernan a sí mismas 
(propter se ipsas). Aquí el énfasis está puesto en el hecho que estos seres se pro-
curan el bien para sí mismos: 

Quod dominium sui actus habet, liberum est in agendo, liber enim est 
qui sui causa est: quod autem quadam necessitate ab alio agitur ad ope-
randum, servituti subiectum est. Omnis igitur alia creatura naturaliter ser-
vituti subiecta est: sola intellectualis natura libera est. In quolibet autem 

17   Cf. Tomás de Aquino, Summa contra Gentiles, l. 2, c. 48; ed. Leon., t. 13, 379.
18   Cf. Tomás de Aquino, Summa contra Gentiles, l. 2, c. 47; ed. Leon., t. 13, 377: 

“Principium cuiuslibet operationis est forma per quam aliquid est actu: cum omne agens 
agat inquantum est actu. Oportet igitur quod secundum modum formae sit modus 
operationis consequentis formam. Forma igitur quae non est ab ipso agente per formam, 
causat operationem cuius agens non est dominus. Si qua vero fuerit forma quae sit ab eo 
qui per ipsam operatur, operationis etiam consequentis operans dominium habebit [...] 
Forma autem intellecta, per quam substantia intellectualis operatur, est ab ipso intellectu, 
utpote per ipsum concepta et quodammodo excogitata: ut patet de forma artis, quam 
artifex concipit et excogitat et per eam operatur. Substantiae igitur intellectuales seipsas 
agunt ad operandum, ut habentes suae operationis dominium”.

19   Cf. Tomás de Aquino, Q. D. De Veritate, q. 22, a. 4 ad 1; ed. Leon., t. 22, vol. 3, 
621, 103-114: “voluntas ab appetitu sensibili non distinguitur directe per hoc quod est 
sequi apprehensionem hanc vel illam; sed ex hoc quod determinare sibi inclinationem, 
vel habere inclinationem determinatam ab alio: quae duo exigunt potentiam non unius 
modi. Sed talis diversitas requirit diversitatem apprehensionum ut ex praedictis patet. 
Unde quasi ex consequenti accipitur distinctio appetitivarum virium penes distinctionem 
apprehensivarum, et non principaliter”. 



La expresión “liber est causa sui” como elemento para una teoría... 359

regimine, liberis providetur propter seipsos: servis autem ut sint in usum 
liberorum. Sic igitur per divinam providentiam intellectualibus creaturis 
providetur propter se, ceteris autem creaturis propter ipsas20. 

Pero la explicación es, como en los otros textos, en base al obrar li-
bre de la creatura que es tal en cuanto es señora de sus propios actos. En 
este texto no se dan más detalles respecto la preeminencia de alguna de 
las facultades en el obrar: si el obrar intelectivo se refiere a tener el iudi
cium como fundamento o si es más propio de la voluntad. Puede ayudar a 
aclarar estas afirmaciones el texto del capítulo anterior, donde Tomás re-
cuerda que sólo las creaturas de naturaleza intelectual son más excelentes 
que las otras, por la perfección de su misma naturaleza y la dignidad del 
fin al que tienden. Sólo ellas alcanzan su propio fin con sus operaciones 
personales, es decir, conociendo y amando a Dios (scilicet cognoscendo et 
amando Deum)21. 

Teniendo en cuenta esta afirmación previa, causa sui en el texto que nos 
toca analizar puede entenderse del siguiente modo: “Quod dominium sui 
actus habet, liberum est in agendo [scilicet cognoscendo et amando], liber 
enim est qui sui causa est”. Libre es por lo tanto quien es causa de su proprio 
conocimiento y de su propio querer, no en sentido absoluto sino en cuanto 
se actúa a sí mismo, en su orden (libere se agens ad operandum) para cono-
cer y amar a Dios. El mismo Tomás recuerda esto en un pasaje del capítulo 
en cuestión: “Quod enim ab altero tantum agitur, rationem instrumenti 
habet: quod vero per se agit, habet rationem principalis agentis”22. Además, 
en la utilización del sintagma podemos entrever también la causalidad fi-
nal del propio agente, en un sentido más cercano al original aristotélico, 
en cuanto “liberis providetur propter seipsos: servis autem ut sint in usum 
liberorum. Sic igitur per divinam providentiam intellectualibus creaturis 
providetur propter se”.   

20   Tomás de Aquino, Summa contra Gentiles, l. 3, c. 112; ed. Leon., t. 14, 356.
21   Cf. Tomás de Aquino, Summa contra Gentiles, l. 3, c. 111; ed. Leon., t. 14, 

355: “Praecellunt enim alias creaturas et in perfectione naturae, et in dignitate finis. 
In perfectione quidem naturae, quia sola creatura rationalis habet dominium sui actus, 
libere se agens ad operandum; ceterae vero creaturae ad opera propria magis aguntur quam 
agant; ut ex supra dictis patet. In dignitate autem finis, quia sola creatura intellectualis 
ad ipsum finem ultimum universi sua operatione pertingit, scilicet cognoscendo et amando 
Deum”; la cursiva es nuestra.  

22   Cf. Tomás de Aquino, Summa contra Gentiles, l. 3, c. 112; ed. Leon., t. 14, 356. 



Maria Aracoeli Beroch 360

Por último, en el libro 4 se encuentra también una mención a la expre-
sión causa sui, si bien la óptica es netamente teológica pues se habla de los 
efectos que se atribuyen al Espíritu Santo, que mueve los seres intelectua-
les a Dios23. El sintagma puede aquí ser entendido en el caso nominativo, 
expresamente se identifica el obrar libre con el obrar ex nobis ipsis, aclarán
dose que esto implica que el sujeto se actúa voluntariamente (“hoc vero est 
quod ex voluntate agimus”). Por lo que si el principio del obrar estuviera 
fuera del agente o no fuera totalmente voluntario, no se podría juzgar que 
una acción fuese libre. 

Se habrá notado ya que, aunque de paternidad aristotélica, la noción de 
causa sui Tomás la utiliza también en relación al obrar del hombre movido 
por la gracia, como se deduce del contexto de éste y algunos de los otros 
textos que aquí se presentan24. En general el sintagma se relaciona con la 
caridad y con los dones del Espíritu Santo, que obran en el alma de modo 
tal que, quien vive en gracia, es movido interiormente y su voluntad es incli-
nada a amar sobrenaturalmente25. Esta persona goza por lo tanto de la ver-
dadera libertad, convirtiéndose en hijo de Dios: su voluntad está orientada 
al Sumo Bien. Mientras que, quien es vicioso, se aleja del verdadero bien, 
obra como siervo (serviliter agit), porque está de algún modo u obrando 
por algo extraño a la naturaleza de su misma voluntad (si se considera el 
orden de la voluntad) u obrando por un bien aparente o por temor servil26. 

Summa Theologiae. El sintagma causa sui aparece en la Prima Pars, q. 83, 
dedicada al libre arbitrio, en el marco del tratado sobre el hombre: 

liberum arbitrium est causa sui motus, quia homo per liberum arbi-
trium seipsum movet ad agendum. Non tamen hoc est de necessitate liber-
tatis, quod sit prima causa sui id quod liberum est: sicut nec ad hoc quod 
aliquid sit causa alterius, requiritur quod sit prima causa eius. Deus igitur 
est prima causa movens et naturales causas et voluntarias. Et sicut natura-
libus causis, movendo eas, non aufert quin actus earum sint naturales; ita 

23   Aquí se explica que este mismo Espíritu mueve a los hijos de Dios no como siervos 
sino como libres, y se menciona: “cum enim liber sit qui sui causa est, illud libere agi
mus quod ex nobis ipsis agimus. Hoc vero est quod ex voluntate agimus: quod autem 
agimus contra voluntatem, non libere, sed serviliter agimus”; cf. Tomás de Aquino, 
Summa contra Gentiles, l. 4, c. 22; ed. Leon., t. 15, 83.

24   Cf. Tomás de Aquino, Summa contra Gentiles, l. 4, c. 22.
25   Cf. Tomás de Aquino, Super Evangelium S. Ioannis lectura, c. 15, lect. 3.
26   Cf. Tomás de Aquino, Summa contra Gentiles, l. 4, c. 22. 



La expresión “liber est causa sui” como elemento para una teoría... 361

movendo causas voluntarias, non aufert quin actiones earum sint volun-
tariae, sed potius hoc in eis facit, operatur enim in unoquoque secundum 
eius proprietatem27.

En el corpus de este mismo artículo se hacía referencia sobre todo al iudi-
cium en relación al obrar libre del hombre: “Sed homo agit iudicio, quia per 
vim cognoscitivam iudicat aliquid esse fugiendum vel prosequendum”28.

Pero en el texto que nos interesa, que es la respuesta a una objeción, 
encontramos también menciones al apetito intelectivo en cuanto el hom-
bre se mueve a sí mismo por el libre arbitrio, que implica la causalidad de 
la voluntad. El hombre es definido como causa sui motus, enfatizándose la 
causalidad propia desde el punto de vista del movimiento volitivo, entendi-
do como automovimiento (seipsum movet ad agendum). En vistas a la obje-
ción, se muestra aquí que Tomás distingue que, si bien puede decirse causa 
de sí mismo, el hombre no es causa primera de sí mismo, sino de su obrar, 
donde el movimiento de la Causa Prima funda el movimiento operativo de 
la voluntad, respetando su propia naturaleza. 

Hay otras dos referencias de cierta importancia en la Summa Theologiae 
I-II y II-II, en el período especulativo que podemos denominar como de la 
última madurez de Tomás29.

En ambos pasajes se habla del obrar libre del hombre en relación a algún 
aspecto del Espíritu Santo. En el pasaje de S. Th. I-II, q. 108 Tomás señala 
explícitamente que para que el obrar del hombre sea considerado libre debe 
surgir del interior del mismo, sin contrariar su propia naturaleza. Además 
se identifica “liber est causa sui” con el obrar ex seipso30. En el pasaje de la 
S. Th. II-II se menciona explícitamente el amor como condición para que 
una acción surja del interior del hombre y a él se pueda referir como fuente: 
“Quicumque autem ex amore aliquid facit, quasi ex seipso operatur, quia 

27   Cf Tomás de Aquino, S. Th., I, q. 83, a. 1 ad 3; ed. Paulinae, 397.  
28   Tomás de Aquino, S. Th., I, q. 83, a. 1; ed. Paulinae, 396. 
29   Cf. J.-P Torrell, Initiation à saint Thomas d’Aquin, 436-437. 
30   Cf. Tomás de Aquino, S. Th., I-II, q. 108, a. 1 ad 2; ed. Paulinae, 1045: “secundum 

Philosophum, in I Metaphys., liber est qui sui causa est. Ille ergo libere aliquid agit qui 
ex seipso agit. Quod autem homo agit ex habitu suae naturae convenienti, ex seipso 
agit, quia habitus inclinat in modum naturae. Si vero habitus esset naturae repugnans, 
homo non ageret secundum quod est ipse, sed secundum aliquam corruptionem sibi 
supervenientem”. 



Maria Aracoeli Beroch 362

ex propria inclinatione movetur ad operandum”31; aquí se puede proponer 
entonces un rol preponderante de la voluntad como la facultad primera a 
quien se puede atribuir el automovimiento, en cuanto el amor es un acto 
propio de esta facultad. 

Otros textos del último período especulativo tomista. Hay otros textos, 
siempre de la madurez última del Aquinate, donde se mencionan ambas 
causalidades para la expresión causa sui. Así, por ejemplo, en el tardío Co-
mentario a la Metafisica de Aristoteles: “Ille homo proprie dicitur liber, qui 
non est alterius causa, sed est causa suiipsius. Servi enim dominorum sunt, 
et propter dominos operantur, et eis acquirunt quicquid acquirunt. Liberi 
autem homines sunt suiipsorum, utpote sibi acquirentes et operantes”32. Si 
bien en la mayoría de los textos donde aparece la expresión causa sui, hemos 
visto que implica la causalidad eficiente, no por esto Tomás deja de tener 
en cuenta el sentido en ablativo, como en éste que acabamos de presentar. 
De hecho, no se niega el sentido de la causalidad final del sintagma cuando 
se habla de agente, si tenemos en cuenta que para Tomás un agente obra 
siempre por un fin, donde en las obras de la madurez se vuelve más patente 
la unión de ambas causalidades en el mismo sujeto33. 

De este período último es también el Comentario al Evangelio de San 
Juan, donde se encuentra la mención a ambos géneros de causalidad. Se 
utiliza por lo tanto ambos significados de causa sui para el hombre libre 

31   El pasaje completo en Tomás de Aquino, S. Th., II-II, q. 19, a. 4; ed. Paulinae, 
1168: “cum liber sit qui causa sui est, ut dicitur in principio Metaphys. servus est qui non 
causa sui operatur, sed quasi ab extrinseco motus. Quicumque autem ex amore aliquid 
facit, quasi ex seipso operatur, quia ex propria inclinatione movetur ad operandum. Et 
ideo contra rationem servilitatis est quod aliquis ex amore operetur”.

32   Tomás de Aquino, In XII. Libros Metaphysicorum..., l. I, lect. 3; ed. Marietti, 
18, 58.

33   Cf. en el contexto de la libertad humana (más precisamente de la electio humana) 
Q. D. De Malo, q. 6, a. un. De algún modo, algunas de las características que se desprenden 
de la noción de causa sui en relación al hombre libre, están presentes en el análisis de 
la voluntad en esta quaestio 6, aunque no se mencione explícitamente el sintagma. Se 
afirman tanto la causalidad eficiente como la final en la voluntad, en cuanto su objeto 
es primum et precipuum en el género de la causa final (cf. ed. Leon., t. 23, p. 148, 330) 
y por lo tanto ex parte exercitii actus, le corresponde el principio de la moción. De esta 
primacía en la causalidad final y eficiente, se sigue la autodeterminación de la voluntad: 
“uoluntas mouet et se ipsam et omnes alias potentias: intelligo quia uolo, et similiter utor 
ómnibus potentiis et habitibus quia uolo” (cf. ed. Leon., t. 23, p. 149, 349-352). Además, 
la voluntad también se toma como la facultad propia del hombre, cuando al inicio de la 
quaestio se afirma que si la voluntad obrara por necesidad, se quitaría el mérito a los actos 
humanos (cf. ed. Leon., t. 23, p. 148, 248-260). 



La expresión “liber est causa sui” como elemento para una teoría... 363

(causa final y causa eficiente) pero las referencias al sujeto en cuanto tal y a 
su aspecto volitivo son patentes:  

Sciendum est etiam, quod servus proprie est qui non est causa sui: liber 
vero qui est sui causa. Est ergo differentia inter operationes servi et liberi: 
quia servus operatur causa alterius; liber autem causa sui operatur, et quan-
tum ad causam finalem operis, et quantum ad causam moventem. Nam li-
ber propter se operatur, sicut propter finem, et a se operatur, quia propria 
voluntate movetur ad opus; sed servus nec propter se operatur sed propter 
dominum, nec a se sed a domini voluntate, et quasi quadam coactione34. 

Quien es libre lo es porque a se operatur, quia propria voluntate movetur 
ad opus por lo que se puede decir que en el contexto de la libertad la persona 
es causa eficiente de sí misma, en el ambito de las operaciones, como causa 
segunda, segun lo visto en el texto de la Summa Theologiae. Pero también 
el hombre es presentado como causa final propter se operatur, sicut propter 
finem; el sujeto está aquí comprometido como primariamente queriendo 
alcanzar el fin proprio. Se subraya el hombre libre que busca el fin, se mue-
ve a él por medio de la voluntad (quia propria voluntate movetur ad opus) 
donde ahora ambas causalidades también aquí coinciden en la voluntad35. 

II. Causa sui come elemento para una teoría de la subjetividad tomista 

Si arrojamos una mirada de conjunto sobre los textos analizados, que son 
los principales donde aparece el sintagma causa sui, encontramos puntos en 
común que nos permiten reflexionar sobre la principalidad del sujeto en el 
acto libre, en el pensamiento de Tomás de Aquino. 

A la voluntad pertenece el objeto que es un bien y por lo tanto tiene razón 
de fin, por esto mismo la voluntad mueve las demás facultades y no se releva 

34   Tomás de Aquino, Super Evangelium S. Ioannis lectura, c. 15, lect. 3; ed. Marietti, 
380, 2015.

35   Otros fragmentos en los Comentarios a las Cartas paulinas revelan el sintagma causa 
sui. En ellos se encuentra siempre la referencia explícita a la voluntad como la facultad del 
obrar y se señala la relevancia del sujeto libre que se mueve ex se ipso, y también propter 
se, es decir, teniendo en cuenta ambas causalidades. Véanse por ejemplo: Super secundam 
Epistolam ad Corinthos Lectura, c. 3, lect. 3; Super Epistolam ad Galatas Lectura, c. 5, lect. 
3; Super Espistolam ad Titum Lectura, c. 1, lect. 1; Super Epistolam ad Romanos Lectura, 
c. 1, lect. 1. 



Maria Aracoeli Beroch 364

una causa que la mueva en su mismo orden (en cuanto a la eficiencia): “secun-
dum quod imperium habet super omnes animae vires, propter hoc quod ejus 
objectum est finis”36. 

En los textos analizados en el punto anterior, se nota que para Tomás 
la voluntad está orientada al bien por naturaleza (ab eo quod ordinata est), 
pero esta orientación de la naturaleza no la determina en su libertad. La 
voluntad se mueve a sí misma y siendo la facultad de toda la persona, como 
explícitamente afirma Tomás37, esto convierte a la misma persona libre en 
causa sui. 

De aquí la fuerza del sintagma causa sui como calificativo de la persona 
que es libre, en cuanto ella misma es causa de su moralidad, pues puede 
inclinarse al bien que se le muestra intelectualmente de modo ordenado o 
no inclinarse; el objeto en el que puede poner su felicidad no la coacciona. 
Pero aún más, la potestad de inclinarse o no que corresponde a la volun-
tad, es vista explícitamente por Tomás como surgiendo y perteneciente 
a la totalidad del sujeto: “sed in voluntariis ipsa voluntas est causa sui de-
fectus: quia in nobis est posse deficere et non deficere. Unde defectus volun-
tatis ab eo ad quod ordinata est, non solum habet rationem peccati, sed 
etiam culpae”38; “inclinatio autem voluntarii appetitus est in ipso volente; 
et ideo habet voluntas libertatem”39. El ipso volente es causa de sí mismo, 
no dependiendo en este sentido y en este contexto, porque vimos que no 
lo depende la voluntad, ni de las demás facultades ni del objeto externo 
(aunque naturalmente inclinada al bonum in communi): “voluntas autem 
habet praeter inclinationem naturalem, aliam, cujus est ipse volens cau-
sa”40, “sumus autem causa eorum quae ad nos pertinent per voluntatem”41. 

36   Tomás de Aquino, In II Sent., d. 25, q. 1 a. 2 ad 4, Mandonnet (ed.), 650. 
37   Además de los textos vistos, cf. Tomás de Aquino, Q. D. De Veritate., q. 22, a. 5 

ad 3; ed. Leon., t. 22, vol. 3, 624, 238-244: “Intellectus enim etsi habeat inclinationem 
in aliquid non tamen nominat ipsam inclinationem hominis, sed voluntas ipsam 
inclinationem hominis nominat. Unde quidquid fit secundum voluntatem fit secundum 
hominis inclinationem, et per hoc non potest esse violentum”, además Super Epistolam ad 
Romanos Lectura, c. 7, lect. 3.

38   Tomás de Aquino, In I Sent., d. 48, q. 1 a. 3; Mandonnet (ed.), 1086; la cursiva 
es nuestra.

39   Tomás de Aquino: In III Sent., d. 27, q. 1, a. 2; Moos (ed.), 861; la cursiva es 
nuestra. 

40   Tomás de Aquino: In III Sent., d. 27, q. 1, a. 2; Moos (ed.), 862; la cursiva es 
nuestra. 

41   Tomás de Aquino: In III Sent., d. 34, q. 2, a. 2 qla. 1; Moos (ed.), 1148; la 
cursiva es nuestra. Recientemente Normore señalaba los términos semetseipsum, in se ipso, 



La expresión “liber est causa sui” como elemento para una teoría... 365

El hombre en cuanto es libre asume por sí mismo el proprio bien (real o 
aparente) con razón de fin. Esta situación bien puede señalarse como el 
nacer de la subjetividad en Tomás, aunque no se diga así explícitamente 
en los textos.

Hemos visto que también en relación a la expresión causa sui se enfa-
tiza en el Aquinate la interioridad de la causalidad. El obrar libre en este 
contexto se asocia a que sea un obrar personal, y esto implica que se actúe 
también teniendo como origen interno la voluntad: “Cum enim liber sit 
qui sui causa est, illud libere agimus quod ex nobis ipsis agimus. Hoc vero 
est quod ex voluntate agimus: quod autem agimus contra voluntatem, non 
libere, sed serviliter agimus”42. Por tratarse de una facultad espiritual que 
emana directamente del alma43, la voluntad pertenece a la interioridad de 
la persona “quanto magis principium actus est in ipso agente, tanto magis 
est uoluntarium”44: si el principio del obrar estuviera fuera del agente no se 
podría hablar de libertad, como se vio en los textos, y por lo tanto tampoco 
se podría hablar de determinación personal y responsabilidad. 

Quien es libre lo es porque a se operatur, quia propria voluntate move-
tur ad opus por lo que se puede decir que en el contexto de la libertad la 
persona es causa eficiente de sí misma, en el ambito de las operaciones, 
como causa segunda, fundada en la Causa Primera, segun lo visto en el 
texto de la Summa Theologiae. En este sentido la fórmula causa sui lejos 
de presentar una autonomía absoluta de la persona, evoca su fundación 
última en Dios. 

per se existent, presentes en las obras de Pedro de Juan Olivi como elementos para hablar 
del “yo” y de la subjetividad en ese autor franciscano. Nos parece que una operación 
semejante se puede llevar a cabo en la lectura de las obras de Tomás de Aquino; aquí sólo 
nos remitimos a la expresión causa sui; cf. C. Normore, “‘Causa sui’: Awareness and 
Choice in the Constitution of the Self ”, 98-102. 

42   Tomás de Aquino: Summa contra Gentiles, l. 4, c. 22; ed. Leon., t. 15, 83; la 
cursiva es nuestra.

43   Cf. Tomás de Aquino, Q. D. De Ver., q. 22, a. 10 ad 2; a. 11 ad 6.
44   Q. D. De Malo, q. 3, a. 13; ed. Leon., t. 23, 94, 60-61. Aunque en modo negativo, 

es decir, analizando la situación de pecado, se enfatiza la relación entre lo voluntario y la 
interioridad en el agente en Q. D. De Malo, q. 3 a. 11 ad 3; ed. Leon., t. 23, 90: “Voluntarium 
autem dicitur cuius principium est in ipso agente. Et ideo, quanto principium interius magis 
augetur, tanto etiam peccatum fit grauius; quanto autem principium exterius magis augetur, 
tanto peccatum fit leuius. Passio autem est principium extrinsecum uoluntati; motus autem 
uoluntatis est principium intrinsecum. Et ideo, quanto motus uoluntatis fuerit fortior 
ad peccandum, tanto peccatum est maius; set quanto passio fuerit fortior impellens ad 
peccandum, tanto peccatum fit minus”, la cursiva es nuestra. 



Maria Aracoeli Beroch 366

Pero también el hombre es presentado como causa final propter se ope-
ratur, sicut propter finem; el sujeto está aquí comprometido como prima-
riamente queriendo alcanzar el fin propio. Se subraya el hombre libre que 
busca el fin, se mueve a él por medio de la voluntad (quia propria voluntate 
movetur ad opus) donde ahora las dos causalidades se encuentran en la vo-
luntad. 

Causa sui como elemento para una teoría de la subjetividad implica tam-
bién la reflexividad de las facultades inmateriales, lo que señala el carácter 
espiritual de la persona, como ya se mencionó. La persona es causa de sí 
mismo en cuanto puede juzgar sus juicios y querer sus amores: puede en 
fin retornar sobre su misma alma, de donde tienen origen las facultades 
espirituales (intelecto y voluntad) que le permiten causarse a sí misma. Este 
es un elemento precioso para una teoría de la subjetividad en cuanto la per-
sona toma conciencia de su propio yo y busca el bien efectivo, que debe ser 
ordenado, para sí misma. En este sentido, la noción de causa sui puede muy 
bien integrarse a las investigaciones actuales sobre la subjetividad en Tomás 
desde el punto de vista de la memoria sui, cognitio sui y amor sui menciona-
das al inicio de este estudio45.

Para concluir, pensamos también que la presentación de la persona libre 
como causa sui en Tomás tiene la particularidad de estar anclada en una 
robusta visión metafísica, de modo que también lo están los elementos que 
podemos encontrar para una teoría de la subjetividad. 

Nuestro autor en su juventud afirma que “Liberum est quod sui causa 
est: et sic liberum habet rationem eius quod est per se”46. El último Tomás 
presenta una formulación similar cuando afirma que la persona stans per 
se ipsa, no obviamente en el sentido que no dependa de una causa superior 
sino en cuanto que non formatur per aliquid aliud sed ipsummet est forma, 
pues posee un alma que es del género de la sustancia47. Para Tomás la perso-
na es subsistente porque detenta para sí misma el acto de ser: su alma, que 
es su principio formal, posee este acto de ser directe, sin mediaciones y por 

45   También ha llamado la atención sobre la reflexividad de las potencias intelectuales 
y sobre todo la reflexión sustancial y su relación con la noción de persona el artículo ya 
citado de M, Echavarria: “El modo de subsistir personal como reflexión sustancial, 
según Tomás de Aquino”, 277-310.

46   Cf. Tomás de Aquino: Summa contra Gentiles, l. 1, c. 72; ed. Leon., t. 13, 210; la 
cursiva es nuestra.

47   Cf. Tomás de Aquino: Super Librum de Causis, lect. 26 e 27. 



La expresión “liber est causa sui” como elemento para una teoría... 367

lo tanto sin posibilidad de perderlo48, lo que le otorga el estatuto ontológico 
de incorruptible y espiritual, necessaria ab alio. Esta situación metafísica se 
refleja en el obrar de la misma persona, cuyos actos encuentran su última 
actualidad y por lo tanto su última fundación también en el acto de ser que 
posee el alma49. 

Maria Aracoeli Beroch  
Pontificia Universidad Santo Tomás de Aquino, Roma 

m.aracoeli@servidoras.org 

Referencias bibliográficas

Canals, F. (2005). La conciencia existencial del yo y el conocimiento 
por connaturalidad. e-aquinas, 3, 2-11. 

Cúnsulo, R. (2013). ¿El ser humano es “causa sui”? Aristóteles y santo 
Tomás. Studium 16/31, 61-73.

De Libera, A. (2008). When did the Modern Subject emerge? Ameri-
can Catholic Philosophical Quarterly 82 (2008), 181-220. 

Echavarria, M. F. (2013). El modo de subsistir personal como re-
flexión sustancial, según Tomás de Aquino. Espíritu, 146, 277-310.

Fabro, C. (1983). Riflessioni sulla libertà. Roma: Maggioli. 
Flood, A. (2016). Aquinas on Self-Love and Love of God: The Foun-

dations for Subjectivity and Its Perfection. International Philosophical 
Quarterly 56, 45-55.

Gauthier, R. (1961). Introduction historique à S. Thomas d’Aquin: Con-
tra Gentiles. En R. Bernier - M. Corvez (eds.), Contra Gentiles. Paris: Le-
thielleux, 7-123.

48   Cf. Tomás de Aquino, S. Th., I, q. 50, a. 5; ed. Leon., t. 5, 11-12: “Quod enim 
convenit alicui secundum se, nunquam ab eo separari potest, ab eo autem cui convenit per 
aliud, potest separari, separato eo secundum quod ei conveniebat. Rotunditas enim a 
circulo separari non potest, quia convenit ei secundum seipsum, sed aeneus circulus potest 
amittere rotunditatem per hoc, quod circularis figura separatur ab aere. Esse autem 
secundum se competit formae, unumquodque enim est ens actu secundum quod habet 
formam. Materia vero est ens actu per formam. Compositum igitur ex materia et forma 
desinit esse per hoc, quod forma separatur a materia. Sed si ipsa forma subsistat in suo esse 
[...] non potest amittere esse”; la cursiva es nuestra. 

49   Cf. Tomás de Aquino, S.Th. I-II, q. 79, a. 2.



Maria Aracoeli Beroch 368

Guerizoli, R. (2005). A Idéia de ‘Causa Sui’ no Contexto Filosófico Me-
dieval Tomás de Aquino e Mestre Eckhart. Cadernos de História e Filosofia da 
Ciência 15, 389-409. 

Martinez, E. (2012). Bonum amatur inquantum est communicabile 
amanti. Amor y bien en la metafísica de Santo Tomás de Aquino. Espíritu, 
143, 73-93. 

Normore, C. (2016). “Causa sui”: Awareness and Choice in the Cons-
titution of the Self. En J. Kauka, j. – Ekenberg, T. (eds.), Subjectivity 
and Selfhood in Medieval and Early Modern Philosophy. Berlin: Springer, 
91-102. 

Neuman, M. del R. (2016). La actualidad del entender y del amor 
indeterminado que el alma tiene de sí y de Dios. Espíritu, 151, 73-84.

Oliva, A. – Imbach, R. (2009). La philosophie de Thomas d’Aquin. Re-
pères. Paris: Librairie philosophique J. Vrin.

Peiró Pérez, M. J. – Idoya Zorroza, M. (2014). La noción de li-
bertad come causa sui en Tomás de Aquino. Cauriensia 9, 435-449.

Prevosti Monclús, A. (2014). El autoconocimiento del yo según 
Santo Tomás. Espíritu, 148, 381-402. 

Sanguineti, J. J. (2013). Libertad, determinación e indeterminación 
en una perspectiva tomista. Anuario Filosófico 46, 387-403.

— (2013a).The ontological account of self-consciousness in Aristotle 
and Aquinas. The Review of Metaphysics 67, 311-344. 

Scarpelli Cory, T. (2014). Aquinas on human self-knowledge. Cam-
bridge [et al.]: Cambridge University Press. 

Spiering, J. A. (2011). “Liber est causa sui”: Thomas Aquinas and the 
maxime “The free is the cause of itself ”. The Review of Metaphysics 65, 351-376.

Thomas de Aquino (1918-1930). Summa contra Gentiles cum commen-
tariis Ferrarensis, in Opera Omnia iussu Leonis XIII P. M. Edita, tt. 13-15. Ro-
mae: Typis Riccardi Garroni.

— (1929-1947). Scriptum super libros Sententiarum; ed. Mandonnet, 
tt. 1-2, tt. 3-4, ed. Moos, Paris: Lethielleux.

— (1950). In XII. Libros Metaphysicorum Aristotelis Expositio. Taurini-Ro-
mae: Marietti.

— (1952). Super Evangelium S. Ioannis Lectura. Taurini-Romae: Marietti.
— (1953). Super Epistolas S. Pauli Lectura, 2 vol. Taurini-Romae: Marietti
— (1970-1976). Quaestiones disputatae de veritate. In Opera omnia iussu Le-

onis XIII P. M. Edita, t. 22, vol. 3 QQ. 21-29. Roma: Editori di San Tommaso.



La expresión “liber est causa sui” como elemento para una teoría... 369

— (1982). Quaestiones disputatae de Malo. In Opera omnia iussu Leonis 
XIII P. M. Edita, t. 23. Roma-Paris: Commissio Leonina - Vrin.

— (1999). Summa Theologiae. Roma: Paulinae. 
Torrell, J.-P. (2015), Initiation à saint Thomas d’Aquin : sa personne et 

son œuvre. Paris: Ed. du Cerf.
Weidemann, H. (2001). Freiheit als Selbstursächlichkeit. Ein frucht-

bares Missverständnis bei Thomas von Aquin? Metaphysica 2-3, 25-37.


